



¿Qué es Pésaj (Pascua)?, ¿Qué significado tiene en hebreo?, ¿De qué se trata?, ¿Dónde aparece en las Escrituras?, ¿Cómo fue el primer Pésaj?, ¿Quiénes pueden comer del Pésaj?, ¿Puede un incircunciso comer del Pésaj?, ¿Qué hay de la Fiesta de Panes Sin Levadura?, ¿Si Yeshúa fue el cordero pascual, debemos seguir celebrando la Pascua?, ¿Volveremos a celebrar Pésaj con Yeshúa en su Reino?

La palabra **Pésaj** la encontramos por primera vez en el libro de Éxodo, en esta oportunidad como un verbo, ya que literalmente significa **pasar**, en el idioma inglés es bastante particular porque se dice **passover** y el término se entiende como "**pasar por arriba**" o "**pasar por encima**" sin embargo en nuestro idioma español dice solo "**pasar**":

**Éxodo 12:13** Y la sangre os será por señal en las casas donde vosotros estéis; y veré la sangre y **pasaré** de vosotros, y no habrá en vosotros plaga de mortandad cuando hiera la tierra de Egipto.

En hebreo dice: עֿסְהֹּמִי que significa *pasaré*, dando a entender que pasaría sobre ellos sin que hubiera víctimas, por lo tanto, el significado tiene relación con *"pasar por arriba o encima"* o simplemente *"Pasar"*; entendiendo que no habrá daño. Como segunda acepción encontramos la palabra en el Sacrificio de la Pascua:

**Éxodo 12:27** Es la **víctima** de la **pascua** (Pésaj) de Yehováh, el cual pasó por encima de las casas de los hijos de Israel en Egipto, cuando hirió a los egipcios, y libró nuestras casas. Entonces el pueblo se inclinó y adoró.

En este versículo la palabra correcta para *víctima* es la expresión *sacrificio (zebach)*, y seguidamente se hace mención de la *pascua (Pésaj)*, lo cual nos da como resultado el *zebach* de *Pésaj* o el *sacrificio* de *Pésaj*.



En algunas ocasiones al entrar en el estudio de las raíces hebreas, puede que de manera personal nos hayamos imaginado en los significados de la palabra Pésaj o Pascua el concepto propiamente de una fiesta, pero vemos que propiamente Pésaj está referenciado con el sacrificio del cordero. Además de tener relación al momento en que el ángel de Yehováh pasó por encima de las casas de los israelitas en la tierra de Egipto. Como vimos, en inglés se le considera un *passover* (pasar por encima), no permitiendo que el ángel de la muerte entrara en las casas de los israelitas, e hiriendo únicamente a los primogénitos de los egipcios.

En el caso de la religión católica se celebra la festividad llamada como La Pascua, la cual es totalmente diferente a la festividad establecida por Yehováh en la Torá. Es diferente debido a que en la religión católica se tienen muchas tradiciones que no tienen relación directa con las Sagradas Escrituras, así mismo consta la diferencia del cómo se le conoce a la festividad, *Easter (Pascua)* en el caso de los Estados Unidos, y el *Passover* que sí se refiere al *Pésaj* bíblico.

# ¿Cuándo se estableció el primer cambio conocido de la festividad bíblica de Pésaj?



En el Primer Concilio de Nicea en el año 325 E.C., convocado por el emperador romano Constantino 1, se estableció la fecha de la Pascua (cristiana) en el primer domingo justo después de la luna llena del equinoccio de primavera en el hemisferio norte, y fijando el equinoccio en el 21 de marzo como punto de referencia. Por lo tanto, la fecha de la Pascua varía entre el 22 de marzo y el 25 de abril, desligándose complemente de las Escrituras Bíblicas y del Calendario del Creador. Por su parte las iglesias ortodoxas se rigen por el calendario juliano, en el cual el 21 de marzo corresponde al 3 de abril del calendario gregoriano, de esta forma para los ortodoxos la Pascua cae entre el 4 de abril y el 8 de mayo.

En distintos lugares del mundo se celebran procesiones religiosas y litúrgicas.

Las costumbres del Domingo de Resurrección varían en todo el mundo cristiano, pero la decoración de los huevos de Pascua es algo común en muchos países del mundo occidental, como lo es el caso de los Estados Unidos. Fue hasta que el <u>Primer Concilio de Nicea</u> que se apartó la celebración de la Pascua (Pesáj) Bíblica de la celebración católica,

quitándole los elementos establecidos y dejando como punto principal el componente de la resurrección del Mesías (Cristo) durante la Fiesta de Primeros Frutos, que da inicio justo después del Pésaj.

"No hay indicación de la observancia del festival de Easter [Pascua de Resurrección] en el Nuevo Testamento, o en los escritos de los Padres apostólicos... Los primeros cristianos continuaron observando los festivales judíos





(bíblicos), si bien en un nuevo espíritu, como conmemoraciones de eventos que aquellos festivales que se habían anunciado. De esta manera la Pascua, con una nueva concepción añadida a ella de Cristo como el verdadero Cordero Pascual y los primeros frutos de entre los muertos, continuó siendo observada." Easter. In: The Encyclopaedia Britannica: A Dictionary of Arts, Sciences, Literature and General Information Edition: 11 Published by Encyclopaedia Britannica, 1910 Item notes: v. 8 Original from Harvard University Digitized Jul 24, 2008, p. 828.

Estos términos en el español en ocasiones tienden a ser de confusión debido a que el catolicismo continúo utilizando la palabra pascua, la cual también permaneció en el idioma griego; cuando tuvieron que escribir esta palabra la escribieron como  $p\acute{a}sja$  -  $\pi\acute{a}\sigma\chi\alpha$ , la cual suena como  $P\acute{e}saj$ , de esta palabra griega es que proviene pascua, literalmente proviene de la raíz del hebreo  $pas\acute{a}kj$  - nos.

En el catolicismo la perspectiva o el enfoque se presenta más hacia la muerte, entierro y resurrección del Mesías (La Pasión), con una forma diferente de celebrarla que no es bíblica, a diferencia de la religión judía el cual el enfoque es la salida de Egipto, cuando Yehováh sacó al pueblo de Israel con mano fuerte y lo libró de la esclavitud.

"En el Antiguo Testamento significaba el éxodo de la 'casa de la esclavitud', de Egipto, y el paso del Mar Rojo, bajo una protección singular de Yavé [YeHoVáH], hacia la 'Tierra Prometida'. La peregrinación duró cuarenta años. En el Nuevo Testamento esta Pascua histórica se ha cumplido en Cristo durante los tres días: del jueves por la tarde a la mañana del domingo. Y significa el paso a través de la muerte hacia la resurrección, y a la vez el éxodo de la esclavitud del pecado a la participación en la vida de Dios mediante la gracia. Cristo dice en el Evangelio de hoy: 'Si alguno guardare mi palabra, jamás verá la muerte' (Jn 8.51). Estas palabras indican al mismo tiempo lo que es el Evangelio. Es el libro de la vida eterna, hacia la que corren los innumerables caminos de la peregrinación terrena del



hombre. Cada uno de nosotros anda sobre uno de esos caminos. El Evangelio instruye sobre cada uno de ellos. Y precisamente en esto consiste el misterio de este libro sagrado. De aquí nace el hecho de que sea tan leído, y de aquí proviene su actualidad. Nuestra vida adquiere a la luz del Evangelio una dimensión nueva. Adquiere su sentido definitivo. Por esto la vida misma demuestra que es un paso." Homilía Juan Pablo II, Jueves 5 de abril de 1979

"Sabemos que 'Pascua' significa 'paso', palabra que se interpreta de diversos modos: en primer lugar, recuerda el histórico y venturoso 'paso' del pueblo hebreo, guiado por Moisés, de la esclavitud de los egipcios a la libertad de nación elegido por Dios en función de la venida del Mesías; indica, además, el sacrificio del cordero inmolado por los hebreos antes de partir, así como la

perenne memoria anual de ese 'paso'; define también al mismo Jesús, el Mesías, el verdadero Cordero, cuya inmolación liberó a la humanidad de la opresión del pecado y determinó el 'paso' del Antiguo al Nuevo Testamento; y finalmente 'Pascua' significa el paso de Jesús de la muerte a la nueva vida: en efecto, la acepción común del término 'Pascua' indica precisamente la resurrección gloriosa de Cristo, al tercer día después de su muerte en cruz, como había anunciado." Papa Juan Pablo II, Audiencia General, Miércoles 22 de marzo de 1989.



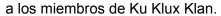
Para quienes estamos entrando en las raíces hebreas de nuestra fe, vemos que las dos perspectivas están conectadas; la primera cuando el pueblo de Israel sale con Moisés, y la segunda con Yeshúa que nos libró de la muerte y la esclavitud del pecado, hoy en día por medio de Yeshúa vemos como está ocurriendo algo similar a lo acontecido en Egipto, ya que nuevamente nos está liberando de la esclavitud de las religiones y las doctrinas de los hombres, trayéndonos a retornar a la fe de los patriarcas, y convertirnos, no a una religión en particular sino a convertirnos al Dios de Abraham, Isaac y Jacob, para así volver a entrar en pacto que es un estatuto perpetuo de generación a generación, tanto para el natural como para el extranjero que abrace la fe del Dios del Pueblo de Israel.

En el ámbito del catolicismo como en el protestantismo, la Pascua es celebrada de diferentes o específicas maneras, al igual que en otras culturas. En el caso de Latinoamérica, en países como Colombia, la Iglesia Católica, durante la celebración de Semana Santa realiza procesiones en las cuales se cargan las



estatuas de yeso en representación de María y de Jesús cargando la cruz o bien crucificado, etc.; las imágenes son transportadas por la ciudad y las personas salen a adorarlas o se lamentan por la muerte del Mesías.

En el caso de Brasil se realiza un evento en el cual participan cuarenta hombres encapuchados, "quienes representan a los soldados enviados para arrestar a Yeshúa (Jesús), y así llevarlo ante las autoridades romanas, pero estos hombres se asemejan más





En el protestantismo en general se realizan reuniones con cultos alegres y que suelen incluir en la lectura, los pasajes representativos del Nuevo Testamento, prosiguiendo con la "Santa Cena", además de bautismos y confirmaciones.

A pesar de que la celebración se realice de diferentes formas en el cristianismo, el enfoque se presenta en la muerte, entierro y resurrección del Mesías, pero al leer las Escrituras nos damos cuenta que realizar o celebrarla la Pascua de esta forma no es bíblica, al igual que las procesiones, el cargar imágenes, o la prohibición de comer carnes, etc. Todo está en contradicción directa de las Escrituras y en contra de la Torá:

No añadiréis a la palabra que yo os mando, ni disminuiréis de ella, para que guardéis los mandamientos de Yehováh vuestro Dios que yo os ordeno.



En caso de Norteamérica, a la Pascua le fue introducida la tradición de los conejos y los huevos, a la cual se le conoce bajo el nombre de Easter, la cual se originó de la celebración

a Ishtar, la diosa babilónica pagana de la fertilidad, y sabemos que esta tradición está en contra de las Sagradas Escrituras.

" 'Ishtar'... fue un día que conmemoraba la resurrección de uno de sus dioses (Antigua Babilonia) dios que llamaron 'Tammuz', quien se creía que era el hijo unigénito de... el dios del sol. Los orígenes paganos de la Pascua", n.d, P.1

"Aunque no vemos la celebración de Easter (Pascua) en el Nuevo Testamento, los padres de la iglesia primitiva la celebraron, y hoy muchas iglesias están ofreciendo 'servicios al amanecer' en Easter (Pascua), una obvia celebración solar pagana. Las raíces paganas de la Pascua, n.d., P.1



"El origen del huevo de Pascua se basa en la tradición de fertilidad de las culturas Indo-Europeas... El huevo para ellos era un símbolo de la primavera... En la época cristiana, al huevo le habían otorgado una interpretación religiosa, convirtiéndose en un símbolo del sepulcro del cual Cristo emergió a la nueva vida de su resurrección." El verdadero origen de la Pascua, n.d, P.6

La adoración a Ishtar (Astoret) es tan antigua que se remonta hasta los tiempos de la Torre de Babel bajo el nombre de Semíramis, así mismo a Tammuz, su hijo, se convirtió en el hijo del dios sol (Nimrod).

**1 Reyes 11:5** Porque Salomón siguió a Astoret (Ishtar), diosa de los sidonios, y a Milcom, ídolo abominable de los amonitas.

Jeremías 7:17-18 ¿No ves lo que estos hacen en las ciudades de Judá y en las calles de Jerusalén? 18 Los hijos recogen la leña, los padres encienden el fuego, y las mujeres amasan la masa, para hacer tortas a la reina del cielo (Ishtar) y para hacer ofrendas a dioses ajenos, para provocarme a ira.

**Ezequiel 8:14-17** Y me llevó a la entrada de la puerta de la casa de Yehováh, que está al norte; y he aquí mujeres que estaban allí sentadas endechando a Tamuz. 15 Luego me dijo: ¿No ves, hijo de hombre? Vuélvete aún, verás abominaciones mayores que estas. 16 Y me llevó al atrio de adentro de la casa de Yehováh; y he aquí junto a la entrada del templo de Yehováh, entre la entrada y el altar, como veinticinco varones, sus espaldas vueltas al templo de Yehováh y sus rostros hacia el oriente, y adoraban al sol, postrándose hacia el oriente.

La celebración de Easter tomó más fuerza en el cristianismo a finales del tercer siglo y principios del cuarto siglo con el Emperador romano Constantino y su antisemitismo. Ciertos historiadores plasmaron que durante los primeros siglos se dio la separación entre las tradiciones y costumbres del pueblo judío (basadas en la Toráh) de las prácticas de los pueblos gentiles en participación de la iglesia romana; a punto que los gentiles y la iglesia católica deciden empezar a celebrar la Pascua en una fecha diferente a la fecha que



celebraba el pueblo judío, quienes en aquella época eran el pueblo que observaba los mandamientos de Dios.

"Por tanto, no tengamos nada en común con este pueblo detestable, los judíos, porque hemos recibido de nuestro Salvador algo diferente... Esforzaos y orad continuamente para



que la pureza de vuestras almas no sea manchada al relacionaros con las costumbres de estos hombres impíos" Constantino, Theodoret, Historia Eclesiástica 1,10

"Cambió la celebración de la Resurrección de la Fiesta de las Primicias judía a la de la Pascua Florida (Semana Santa) en un intento de desasociarla de las fiestas judías. El Concilio declaró: 'Porque es indecoroso más allá de toda medida que el más sagrado de los festivales

tengamos que seguir las costumbres de los judíos. Por lo tanto, no tengamos nada en común con este pueblo tan aborrecible...' " El Concilio de Nicea, 325 EC en Turquía

Para saber más acerca del tiempo en que Yeshúa pasó en el sepulcro, y de la adoración Babilónica te invitamos a leer este estudio del primer episodio de Los Evangelios Cronológicos.

Click aquí (o en la imagen) para acceder.



Las diez tribus de Israel estaban en esa época dispersas y la tribu de Judá junto con la tribu de Benjamín y algunos de la tribu de los Levitas eran los que se mantenían unidos guardando los mandamientos y las fiestas establecidas por Yehováh. Posteriormente se dieron las revueltas en la tierra de Israel por parte del pueblo Judío en contra del Imperio Romano entre los años 66 y 73 EC; los gentiles empezaron a seguir a Yeshúa (Jesús) como el Mesías, aprendiendo la Torá, tal y como se relata en Hechos 15 en donde la historia nos relata que los gentiles entran en temor y se dan cuenta que el problema no era entre ellos y el imperio romano, sino que el problema lo tenía el pueblo judío, quienes eran los que se estaban levantando contra el Imperio Romano.

"Durante este segundo tercio del siglo I, los discípulos de Cristo resucitado llegaron a ser muy numerosos y se organizaron en 'iglesias' [asambleas, congregaciones]. Es verosímil que las estructuras de ciertos grupos judíos tuvieran una influencia en las estructuras de la Iglesia primitiva. Cabe preguntarse si los 'presbíteros' o 'ancianos' cristianos fueron instituidos sobre el modelo de los 'ancianos' de las sinagogas... Los procuradores romanos de los años 44-66 fueron hombres sin envergadura, corrompidos y deshonestos. Su mal gobierno suscitó la aparición de los 'sicarios' (terroristas armados de puñales) y de los 'celotas' (guardianes implacables de la Ley [Torá]) y provocó al final una gran revuelta judía contra los romanos. Fuerzas importantes del ejército romano y sus mejores generales se dedicaron a sofocar aquella revuelta. Para los cristianos fue un acontecimiento decisivo la



ejecución de Santiago, 'el hermano del Señor', el año 62, por decisión del Sanedrín convocado por el sumo sacerdote Ananus (Anás) II. Este sumo sacerdote fue destituido por el procurador Albinus por haber actuado ilegalmente. Sólo dos años más tarde, después del gran incendio que asoló Roma en julio del 64, el emperador Nerón (54-68) persiguió a los cristianos en la capital. Según una tradición muy antigua, los apóstoles Pedro y Pablo fueron martirizados entonces. Por eso, aproximadamente, el último tercio del siglo I se puede llamar época post-apostólica." El Pueblo Judío Y Sus Escrituras Sagradas En La Biblia Cristiana, www.vatican.va

"Había por esta época un hombre sabio, Jesús [Yeshúa], si es que es lícito llamarlo un hombre, pues era un hacedor de maravillas, un maestro tal que los hombres recibían con agrado la verdad que les enseñaba. Atrajo a sí a muchos de los judíos y de los gentiles. Él era el Cristo, y cuando Pilato, a sugerencia de los principales entre nosotros, le condenó a ser crucificado, aquellos que le amaban desde un principio no le olvidaron, pues se volvió a aparecer vivo ante ellos al tercer día; exactamente como los profetas lo habían anticipado y cumpliendo otras diez mil cosas maravillosas respecto de su persona que también habían sido preanunciadas. Y la tribu de cristianos, llamados de este modo por causa de él, no ha sido extinguida hasta el presente." Flavio Josefo, Antigüedades. XVIII.3.3

Los gentiles por su parte no querían mezclarse en el conflicto político, por tal razón decidieron seguir a Roma con respecto a la nueva fecha de la celebración de Pésaj (Pascua) impuesta por los romanos, pero entendamos que no son fechas bíblicas o decretadas por el Altísimo, por el contrario, son fechas establecidas por un sistema político-religioso, a partir de este evento ya hubo una modificación en la forma de celebrarse, la cual llegó hasta nuestros días, aboliendo así el mandamiento escrito y dado por Yehováh:

# Levítico 23:2

Habla a los hijos de Israel y diles: Las fiestas solemnes de Yehováh, las cuales proclamaréis como santas convocaciones, serán estas:

Pascua - Pésaj Levítico 23:5
Panes sin levadura - Matzah Levítico 23:6
Primicia - Bikurim Levítico 23:10
Semanas (Pentecostés) - Shavuot Levítico 23:15
Fiestas de las trompetas - Yom Teruah Levítico 23:24
Día de Expiación - Kippur Levítico 23:27
Fiestas de los tabernáculos - Sukot Levítico 23:34

Te recomendamos la lectura del estudio "Los Hechos de los Apóstoles" para entender mejor la relación entre los gentiles y los judíos en el primer siglo. Click aquí (o en la imagen) para acceder.





Es interesante que la fiesta de Pésaj se da al inicio del año bíblico hebreo, en el Calendario del Creador:

Éxodo 12:2, 11 Este mes os será principio de los meses; para vosotros será éste el primero en los meses del año. 11 Y lo comeréis así: ceñidos vuestros lomos, vuestro calzado en vuestros pies, y vuestro bordón en vuestra mano; y lo comeréis apresuradamente; es la Pascua de Yehováh.

### Éxodo 13:4 Vosotros salís hoy en el mes de Abib (aviv).

Vemos en estos pasajes que el Altísimo está marcando cuándo va a ser el inicio del año y se refería al mes del "aviv", al cual haría referencia más adelante:



Aviv es la palabra hebrea que denomina a la maduración de la cebada, haciendo alusión propiamente a la etapa de la maduración de la cebada y en el sentido más ampliado a la temporada de la primavera en la tierra de Israel, así se ha traducido o transliterado en el hebreo moderno, como primavera, y en el hebreo bíblico el contexto es asignado al grano de la cebada. Para quienes seguimos el calendario bíblico es una bendición tener un nuevo comienzo de año, así como un nuevo

comienzo personal; justo cuando todo a nuestro alrededor está creciendo, como lo es la naturaleza con las flores y los árboles en su esplendor y fragancia. Es para esta época de la primavera que todo vuelve a la vida, eso es lo que El Creador nos dio para decir que este es el comienzo y el invierno es el final, luego se renueva el ciclo.

Conforme vamos escudriñando podemos distinguir la diferencia de las épocas como lo son la primavera, época en que todo se renueva, y la del invierno, época en la se celebra la festividad de la navidad y el año nuevo del calendario gregoriano. La mayoría de las personas no saben de dónde proviene la celebración navideña, donde el origen y significado están relacionados con el renacimiento del sol, el 25 de diciembre, que es el momento en que los días empiezan a hacerse más largos; esto es conocido como el equinoccio, lo cual en las culturas paganas era la celebración de adoración al sol y su renacimiento; a diferencia de Pésaj (Pascua) que se celebra el renacimiento de la vida en el mundo.

Para saber más acerca del año nuevo bíblico puedes consultar el estudio titulado "El mes del aviv".

Click aquí (o en la imagen) para acceder.





Antes de la salida del pueblo de Israel, se presentó un tiempo de aflicción y esclavitud en la tierra de Egipto, siendo oprimidos por el Faraón y por los mismos egipcios, por lo que Yehováh levanta a Moisés, a causa del clamor de su pueblo, siendo como una figura del Mesías, una figura de nuestro salvador Yeshúa (Jesús); esto acontece justo antes de la temporada del aviv, y bien pudiéramos pensar y preguntarnos ¿Habrá sido casualidad que fue en ese mismo tiempo cuando Yehováh le dice a Moisés que iban a celebrar en el principio de los meses, y que 14 días después celebrarían Pésaj? ¡Sabemos que los designios de Dios no son casualidades, sino que todo fue calculado de una manera perfecta, de una manera divina, y qué mejor manera de hacerlo que sacando a su pueblo de la esclavitud que en celebración de su primera fiesta señalada que es el Pésaj (Pascua)!



Hay comentarios rabínicos que indican que existe una relación temática en la salida de Abraham de Ur de los Caldeos en la época de Pésaj (Pascua), basados en cuando Yehováh se le presenta y le da la instrucción; posteriormente se nos dice en las Escrituras que en primavera fue el regreso del exilio de babilonia, luego de los 70 años

de cautividad, cuando el Rey Ciro dio la autorización para que los judíos regresaran con Zorobabel a construir el templo, todo esto aconteció en la época de Pésaj (Pascua).

Esdras 1:1-3 En el primer año de Ciro rey de Persia, para que se cumpliese la palabra de Yehováh por boca de Jeremías [Jer. 25:11; 29:10], despertó Yehováh el espíritu de Ciro rey de Persia, el cual hizo pregonar de palabra y también por escrito por todo su reino, diciendo: 2 Así ha dicho Ciro rey de Persia: Yehováh el Dios de los cielos me ha dado todos los reinos de la tierra, y me ha mandado que le edifique casa en Jerusalén, [Is. 44:28] que está en Judá. 3 Quien haya entre vosotros de su pueblo, sea Dios con él, y suba a Jerusalén que está en Judá, y edifique la casa a Yehováh Dios de Israel (él es el Dios), la cual está en Jerusalén.

Esdras 7:9 Porque el día primero del primer mes fue el principio de la partida de Babilonia, y al primero del mes quinto llegó a Jerusalén, estando con él la buena mano de Dios.

El relato del primer Pésaj (Pascua) lo encontramos en Éxodo 12, el cual se nos menciona que es muy especial por las condiciones en las que el pueblo se encontraba, siendo el último día en que los israelitas estarían en esclavitud. El Altísimo le da las indicaciones a Moisés y Aarón de cómo su pueblo va a celebrar el Pésaj:

Éxodo 12:3-6 Hablad a toda la congregación de Israel, diciendo: En el diez de este mes tómese cada uno un cordero según las familias de los padres, un cordero por familia. 4 Mas si la familia fuere tan pequeña que no baste para comer el cordero, entonces él y su vecino inmediato a su casa tomarán uno según el número de las personas; conforme al comer de cada hombre, haréis la cuenta sobre el cordero. 5 El animal será sin defecto, macho de un año; lo tomaréis de las ovejas o de las cabras. 6 Y lo guardaréis hasta el día catorce de este mes, y lo inmolará toda la congregación del pueblo de Israel entre las dos tardes.



En el versículo 6 la frase en hebreo "entre las dos tardes" es beyn ha'arbayim -בין. la cual es traducida en la mayoría de las versiones como "en la tarde" o "entre las dos tardes".

"Así que estos sumos sacerdotes, al llegar la fiesta que se llama la Pascua, cuando matan sus sacrificios, desde la hora novena hasta la undécima, pero para que una compañía no menos de diez pertenecen a cada sacrificio (porque no es lícito que se den un banquete solos), y muchos de nosotros somos veinte en una compañía, el número de sacrificios fue de doscientos cincuenta y seis mil quinientos; que, con el permiso de no más de diez que festejan juntos, asciende a dos millones setecientas mil doscientas personas que eran puras y santas; porque en cuanto a los que tienen lepra, o la gonorrea, o las mujeres que tienen sus cursos mensuales, o que están contaminados de otra manera, no es legal para ellos ser partícipes de este sacrificio; ni tampoco para extranjeros que vengan a adorar." Flavio Josefo, Guerras de los Judios, 6.9.3

"Al atardecer - de las seis de la tarde en adelante - llamamos ben ha arbayim, cuando el sol baja hacia el lugar donde el se pone para que oscurezca. Y la expresión ben ha arbayim, a mi entender, se refiere a aquellas horas entre la 'tarde' cuando aún es día y la 'tarde' cuando ya es noche. La 'tarde' cuando aún es día es al comienzo de la séptima hora [la 1 de la tarde] desde el momento en que "las sombras de la tarde se extienden" y 'la tarde' de la noche es en el comienzo de la noche". Rashí página 102

Desde el éxodo de Israel se nos viene presentando una sombra profética de lo que ya sabemos en la actualidad con la primera venida del Mesías Yeshúa, cuando él en su aparición como el siervo sufriente atraviesa por ciertas etapas, hasta el momento en que va a ser sacrificado. Hoy es posible llevar la cuenta de los días gracias al relato del libro de Los Evangelios Cronológicos de Michael Rood, el cual nos cuenta hasta el más mínimo detalle el conteo de los acontecimientos; como lo son el momento en cuando Yeshúa fue apartado, y ser examinado tanto por las autoridades religiosas judías como por las autoridades romanas de la época, a tal punto que se nos dice:



**Mateo 26:59-60** Y los principales sacerdotes y los ancianos y todo el concilio, buscaban falso testimonio contra Yeshúa (Jesús), para entregarle a la muerte, y no lo hallaron, aunque muchos testigos falsos se presentaban. Pero al fin vinieron dos testigos falsos,

Lucas 23:4 Y Pilato dijo a los principales sacerdotes, y a la gente: Ningún delito hallo en este hombre.

En estos acontecimientos tenemos el cumplimiento de esa figura del cordero de Pésaj, que debía ser sin defecto, tal y como lo dicen las Escrituras. Todos estos aspectos nos dejan ver como en Yeshúa se da ese cumplimiento del cordero pascual como tal. Continuando con el relato del éxodo se nos dice cuáles eran los elementos que el pueblo de Israel debía de



comer en esa noche. La carne de un cordero asado al fuego, los panes sin levadura y además las hierbas amargas.



Éxodo 12:8, 11, 15 Y aquella noche comerán la carne asada al fuego, y panes sin levadura; con hierbas amargas lo comerán. 11 Y lo comeréis así: ceñidos vuestros lomos, vuestro calzado en vuestros pies, y vuestro bordón en vuestra mano; y lo comeréis apresuradamente; es la Pascua de Yehováh. 15 Siete días comeréis panes sin levadura; y así el primer día haréis que no haya levadura en vuestras casas; porque cualquiera que comiere leudado desde el primer día hasta el séptimo, será cortado de Israel.



Panes sin levadura y hierbas amargas desde su perspectiva hebrea.(Blog)

Matzá y maror (מצות על־מררִים)

Click aquí (o en la imagen) para acceder.

Vemos en estos elementos un simbolismo de la amargura que el pueblo de Israel sufrió durante su periodo de esclavitud estando en Egipto. Se le dice al pueblo que desde esa noche en adelante comerían pan sin levadura, propiamente para la cena de Pésaj y por siete días más. En el momento en que el pueblo de Israel salió de Egipto, fue de una manera muy apresurada, ya que como parte de la indicación incluso podemos asumir que hasta se comieron el cordero de pie y con todas sus pertenencias puestas, listos para salir. El pan que ellos habían preparado ni siquiera tuvo tiempo para que se leudara.



Una reflexión con respecto a los panes sin levadura.(Blog) En Matzot – Se nos ordena comer Panes sin Levadura Click aquí (o en la imagen) para acceder.

Generalmente asumimos por lo que vemos en imágenes sobre cuando los israelitas ponían la sangre en los dinteles de las puestas, que la sangre era puesta en la parte de afuera de las casas, en base a lo que dice el texto en español:

Éxodo 12:13 Y la sangre os será por señal en las casas donde vosotros estéis; y veré la sangre y pasaré de vosotros, y no habrá en vosotros plaga de mortandad cuando hiera la tierra de Egipto.

En el caso específico Rashí, el comentarista judío de la Torá del siglo X al XI, consideró que la sangre era puesta por dentro de la casa, en los dinteles, pero por la parte del interior, no por la parte de afuera:

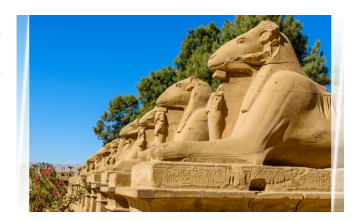
"La sangre será señal para ustedes. Para ustedes será señal, pero no será señal para otros. De aquí se infiere que únicamente pusieron la sangre en el interior de las casas... En



realidad, al decirle estas palabras el Santo -Bendito es- quiso decirle: Yo fijaré Mi atención para ver que ustedes se ocupan de llevar a cabo Mi mandamiento de poner la sangre en el marco de las puertas, y pasaré por sobre ustedes sin que la plaga les afecte... Y en ustedes no habrá plaga. Lo cual implica: pero si la habrá entre los mitzrim [egipcios]. Si ocurría que había un mitzri [egipcio] en casa de un israelita, se hubiera podido pensar que se salvaría junto con el israelita. Para indicar que no es así, este versículo enfatiza: 'Y no habrá plaga entre ustedes', lo que implica que sí la habrá entre los mitzrim que estén en las casas de ustedes. Por otra parte, si había un israelita en casa de un mitzri, yo hubiera podido entender que también el israelita seria abatido como lo sería el mitzri. Para indicar que no es así, este mismo versículo enfatiza: 'Y no habrá plaga entre ustedes'." La Torá, Shemot con el comentario de Rashí

Según esta interpretación los israelitas no colocaron la sangre afuera, con la intención de enfocarse en el mandamiento dado por parte de Dios, para ser protegidos. Rashí también dice que si un primogénito de los egipcios durante la plaga, iba en busca de una casa para refugiarse y entraba a la casa de un israelita, el egipcio al no haber estado involucrado en el proceso de sacrificar el cordero (el cual era un ídolo para los egipcios), el egipcio de igual manera iba a morir. Un dato importante es que los israelitas sacrificaron los corderos en frente del pueblo egipcio, demostrando que no le temían a Faraón, sino que le temían al Dios de Abraham, Isaac y Jacob, a Yehováh. Por lo tanto, según esta interpretación es por qué Yehováh los protege, al estar la sangre por dentro, y aunque un egipcio entrare a la casa no estaría protegido, ya que solo lo estaba haciendo por buscar protección en ese momento, pero no porque él estaba involucrado en querer seguir a Yehováh.

"Banebdyedet, era la deidad egipcia con cabeza de cordero, era venerada en la ciudad de Mendes, en el delta del Nilo. Se le asoció, entre otros aspectos, a la manifestación del dios Osiris... A partir del Imperio Nuevo se le representó con cuatro cabezas, dos mirando hacia adelante y las otras dos hacia atrás, para simbolizar quizás sus varios aspectos como las manifestaciones de los cuatro dioses que representaba. Se le adoraba en el inicio de la primavera como dios de la fertilidad y su atributo era una espiga de trigo."



The British Museum Dictionary of Ancient Egypt.

London: The Trustees of The British Museun, 1995

Es importante hacer una distinción, ya que el Pésaj que celebraron los israelitas fue muy especial por razones que la Torá nos muestra, hoy en día nosotros no estamos realizando la misma celebración que se hizo en ese momento, por el motivo de que no estamos saliendo literalmente de Egipto; por lo tanto, no estamos partiendo a ningún parte, no es necesario dejar nuestro trabajo, andar en sandalias y salir caminando por la autopista. Esto fue necesario únicamente en el primer éxodo bíblico.

Para los tiempos del tabernáculo de David y del Templo, Pésaj era una de las tres fiestas señaladas en el año, regularmente se habla de las siete fiestas, pero técnicamente son tres fiestas:

**Éxodo 34:21-23** Seis días trabajarás, mas en el séptimo día descansarás; aun en la arada y en la siega, descansarás. 22 También celebrarás la **fiesta** de las semanas [Shavuot -



Pentecostés], la de las primicias de la siega del trigo [Pésaj - Pascua], y la fiesta de la cosecha a la salida del año [Sucot – Cabañas]. 23 Tres veces en el año se presentará todo varón tuyo delante de Yehováh el Señor, Dios de Israel.

La palabra "Jag" que es la palabra para fiesta, cuando se dice "Jag sameaj" se da a entender que tenga feliz fiesta. Las tres fiestas son "Pésaj", "Shavuot" y luego "Sukkot", en donde cada hombre en Israel debía ir al Templo en Jerusalén para ofrecer un sacrificio; la historia de Israel al salir de Egipto se refiere al sacrificio de Pésaj. En la actualidad el Templo no se encuentra en Jerusalén, razón por la cual no podemos sacrificar un cordero literalmente en ninguna parte del mundo, ya que la Torá instruye que la sangre del sacrificio debía ser derramada solamente en el lugar en donde Yehováh puso Su Nombre a habitar. Por lo tanto, si no disponemos de ese lugar en el presente, no es permitido que en ningún lugar del planeta se pueda sacrificar.

**Deuteronomio 16:5-6** No podrás sacrificar la pascua [Pésaj] en cualquiera de las ciudades que Yehováh tu Dios te da; 6 sino en el lugar que Yehováh tu Dios escogiere para que habite allí su nombre, sacrificarás la pascua por la tarde a la puesta del sol, a la hora que saliste de Egipto.

Ahora si alguna persona quiere comer cordero en esa noche, es permito y se puede comer cordero para conmemorar, así como también puede comer cordero en cualquier otra noche; pero no se debe considerar un sacrificio. Es muy importante hacer esa distinción, ya que hay quienes les prohíben a otras personas celebrar el Pésaj por el hecho de no estar circuncidados, teniendo en cuenta que sí es mandamiento vigente en la Toráh, pero hoy en día nadie está celebrando el Pésaj en toda la extensión de la fiesta; ya que no se puede.

Es por esta razón que dichas restricciones no son válidas, ya que son legalismos. El mero hecho de expresarle a otras personas que no pueden celebrar el Pésaj, por sí solo es un error, ya que todos estamos practicando; antes bien sería mejor que invitaran a las personas para que conozcan de la hermosura de las fiestas del Señor, las cuales al final de los días vamos a volver a cumplir; como es el caso de la Fiesta de Tabernáculos (Sucot) cuando el Mesías regrese:



Zacarías 14:16-19 todos los que sobrevivieren de las naciones que vinieron contra Jerusalén, subirán de año en año para adorar al Rey, a Yehováh de los ejércitos, y a celebrar la fiesta de los tabernáculos [Sucot]. 17 Y acontecerá que los de las familias de la tierra que no subieren a Jerusalén para adorar al Rey, Yehováh de los ejércitos, no vendrá sobre ellos lluvia. 18 Y si la familia de Egipto no subiere y no viniere, sobre ellos no habrá lluvia; vendrá la plaga con que Yehováh

herirá las naciones que no subieren a celebrar la fiesta de los tabernáculos [Sucot]. 19 Esta será la pena del pecado de Egipto, y del pecado de todas las naciones que no subieren para celebrar la fiesta de los tabernáculos [Sucot].



Si quieres tener un panorama sobre esta fiesta de Succot, su significado, cómo celebrarlo y sombra profética, no dejes de leer este artículo. ¿Qué es Sukot?

Click aquí (o en la imagen) para acceder.



Debemos tener muy presente que no estamos celebrando las fiestas en sí, ya que no se pueden celebrar de la forma bíblica, pero estamos practicando porque sí se van a volver a celebrar. No les cerremos la puerta a aquellas personas por el hecho de no estar circuncidados o cosas similares. En este momento nosotros no estamos ofreciendo un sacrificio en Israel y llevando esa sangre al Templo. Si lo estuviésemos haciendo en Israel y llevando la sangre del sacrificio al Templo para posteriormente comer ese cordero, solo entonces un incircunciso no podría comerlo; esa es la ley y no se puede cambiar, y tiene una razón espiritual también.

**Éxodo 12:48-49** Mas si algún extranjero morare contigo, y quisiere celebrar la pascua para Yehováh, séale circuncidado todo varón, y entonces la celebrará, y será como uno de vuestra nación; pero ningún incircunciso comerá de ella. 49 La misma ley será para el natural, y para el extranjero que habitare entre vosotros.

Hoy sabemos que estamos en la dispersión, pero, aunque estuviéramos en la tierra de Israel, no contamos con el templo físico en pie; ese templo fue destruido, por lo tanto, no tenemos un lugar donde llevar ese sacrificio ni donde presentar esa sangre. El sacerdocio levítico no está presente el día de hoy tampoco, no hay un Sumo Sacerdote como tal. Estos

aspectos impiden poder cumplir el Pésaj a cabalidad, pero a pesar de esto llevamos a cabo celebraciones que vienen siendo recordatorios del Pésaj; es por esto que no podemos limitar a las personas, a quien puede o no celebrar o recordar el Pésaj. El día de hoy no estamos en esa posición.

Mientras estudiamos el contexto de Pésaj, encontramos en la figura del cordero un símbolo que vendría a ser Yeshúa en su sacrificio. Dicho cordero debía ser comido entero y no a medias; esto nos dice que, si vamos a recibir o aceptar a Yeshúa como nuestro Señor debe ser con todo; en otras palabras, no es un hoy sí y un mañana no. Si nos vamos a comer el cordero va a ser por completo, vamos a recibir todo el paquete.



**Éxodo 12:8-10** Y aquella noche comerán la carne asada al fuego, y panes sin levadura; con hierbas amargas lo comerán. 9 ninguna cosa comeréis de él cruda, ni cocida en agua, sino asada al fuego; su cabeza con sus pies y sus entrañas. 10 Ninguna cosa dejaréis de él hasta la mañana; y lo que quedare hasta la mañana, lo quemaréis en el fuego.

Al ver el tema de la fiesta y la relación con Yeshúa surgen ciertas preguntas como:

1- ¿Vamos a celebrar el Pésaj nuevamente en un futuro? si la respuesta es afirmativa, ¿Cómo lo podemos saber?

Hay una profecía en el Tanaj (Antiguo Testamento) referente al momento en que las dos casa de Israel se volverán a unir como un solo pueblo, en el tiempo en que el Mesías habrá regresado, y con estos eventos se volverá a entregar toda la tierra que fue prometida a los de hijos de Israel; en ese momento el éxodo será tan grande que ya no volveremos a



recordar ni pronunciar cuando fue que salimos de la tierra de Egipto, sino que haremos recordatorio de cuando fuimos sacados de todas las naciones en donde fuimos arrojados:

Jeremías 16:14-15 No obstante, he aquí vienen días, dice Yehováh, en que no se dirá más: Vive Yehováh, que hizo subir a los hijos de Israel de tierra de Egipto; 15 sino: Vive Yehováh, que hizo subir a los hijos de Israel de la tierra del norte, y de todas las tierras adonde los había arrojado; y los volveré a su tierra, la cual di a sus padres.16 He aquí que yo envío muchos pescadores (Discípulos), dice Yehováh, y los pescarán, y después enviaré muchos cazadores (Islam), y los cazarán por todo monte y por todo collado, y por las cavernas de los peñascos.

Cuando en las Escrituras se encuentra la frase "Vive Yehováh", debemos tener claro que esa era la forma en que se juraba en los tiempos Bíblicos, un ejemplo de esto lo encontramos en el libro de Rut, en el momento que se hace un juramento:

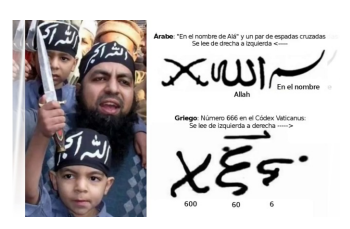
Rut 3:13 Pasa aquí la noche, y cuando sea de día, si él te redimiere, bien, redímate; mas si él no te quisiere redimir, yo te redimiré, vive Yehováh. Descansa, pues, hasta la mañana.

Para el tiempo del Nuevo Testamento Yeshúa empieza a llamar a esos pescadores profetizados, los que serían encargados de llevar el mensaje del Evangelio del Reino y las buenas nuevas a las ovejas perdidas de la Casa de Israel en la dispersión.

Mateo 4:19 Y les dijo: Venid en pos de mí, y os haré pescadores de hombres.

**Lucas 5:8-10** Viendo esto Simón Pedro, cayó de rodillas ante Yeshúa, diciendo: Apártate de mí, Señor, porque soy hombre pecador. 9 Porque por la pesca que habían hecho, el temor se había apoderado de él, y de todos los que estaban con él, 10 y asimismo de Jacobo y Juan, hijos de Zebedeo, que eran compañeros de Simón. Pero Yeshúa dijo a Simón: No temas; desde ahora serás pescador de hombres.

En el versículo 16 en contexto se nos habla de que estos eventos ocurrirán antes de que regresemos a la tierra prometida, por lo tanto, el Padre nos advierte que primeramente íbamos a ser sacados de las naciones de una buena manera, pero después será de una forma más agresiva, pero al final todos regresaremos a la tierra.





La perspectiva de Michael Rood sobre el islam y la marca de la bestia. ¿Cuál piensas que es la marca de la bestia? Click aquí (o en la imagen) para acceder.

Podemos concluir que el escenario de lo que sucede en Jeremías 16 es un Pésaj, lo que sucedió en Egipto fue Pésaj, cuando Abraham salió de la tierra de los Caldeos fue también un Pésaj, la muerte de Yeshúa fue un Pesáj. Al pensar en Pésaj tenemos que ver más allá del evento, observar cuál es el patrón y el esquema, para salir de la esclavitud, salir de



donde nos tenían cautivos para ir a un lugar de libertad, que es la tierra prometida, que es el reinado de Yeshúa.

Al pensar en el Pésaj nos surgen las dudas de cómo celebrarlo, y qué debemos realizar en ese día en familia, pero hay un versículo en particular que deber ser primordial:

**Éxodo 13:8** Y lo contarás en aquel día a tu hijo, diciendo: Se hace esto con motivo de lo que Yehováh hizo conmigo cuando me sacó de Egipto.



Cada uno debe enseñarle a su propio hijo, que Yehováh nos sacó, de manera personal de Egipto. De este pasaje es que los rabinos trasfieren un mandamiento (obviamente olvidándonos de las connotaciones negativas de los mandamientos agregados por los rabinos), el cual dice:

El tanna de la Mishná dice además: "en cada generación, una persona debe verse a sí misma como si hubiera salido personalmente

de Egipto, como se dice: 'Y le dirás a tu hijo ese día, diciendo: Es por esto que el Señor hizo por mí cuando salí de Egipto' (Éxodo 13:8). En cada generación, cada persona debe decir: 'Esto que el Señor hizo por mí', y no: 'Esto que el Señor hizo por mis antepasados' ". Mishná Pesajim 116b

Los propios rabinos dicen que uno tiene que verse a sí mismo, uno se tiene que ver como a un Abraham que salió del paganismo de los caldeos, uno tiene que verse a sí mismo como a uno de los hijos de Israel que estaba saliendo de la opresión de Paróh (Faraón), uno tiene que verse a sí mismo como a Yeshúa, quien vivió su vida siendo el cordero pascual. Al analizar nuestras vidas literalmente veremos que salimos de Egipto, de las religiones paganas, de las tradiciones, salimos del mundo. Hay casos de personas que entraron directamente a la Toráh, sin haber entrado en el cristianismo, por lo tanto, podemos asegurar que estamos saliendo de Egipto, y entrando a los mandamientos de Dios, los cuales también son para todo aquel extranjero que quiera guardar el Pésaj, y ser parte de Israel, ya que también está invitado.

14 y este día os será en memoria, y lo celebraréis como fiesta solemne para Yehováh durante vuestras generaciones; por estatuto perpetuo lo celebraréis. 49 La misma Torá (ley) será para el natural, y para el extranjero que habitare entre vosotros.

Éxodo 12:14, 49

Si esta es tu primera vez en el estudio de las raíces hebreas y usted se considera un gentil, le animamos a investigar todo lo relacionado a las dos Casas de Israel, porque si usted sigue al Dios de Abraham, Isaac y Jacob, usted sigue a Yeshúa (Jesús) como el Mesías; usted está siendo injertado en el Olivo de Israel, y usted ya es parte de Israel. Tiene que



aferrarse a los pactos dados al pueblo de Israel, porque esto también te incluye, ya que la misma Ley será para los naturales como para los que se consideran gentiles.

Jeremías 31:31 He aquí que vienen días, dice Yehováh, en los cuales haré nuevo pacto con la Casa de Israel y con la Casa de Judá

**Gálatas 3:29** Y si vosotros sois de Cristo (Mesías), ciertamente linaje de Abraham sois, y herederos según la promesa.

Romanos 11:17 Pues si algunas de las ramas fueron desgajadas, y tú, siendo olivo silvestre, has sido injertado en lugar de ellas, y has sido hecho participante de la raíz y de la rica savia del olivo.

Si quieres conocer más en detalle sobre las dos casas de Israel te recomendamos leer este completo estudio titulado "Las dos casas de Israel"

Click aquí (o en la imagen) para acceder.



Cuando analizamos las Escrituras vemos a un Elohim (Dios) inclusivo, que no hace acepción de personas, y todo aquel que quiera seguirlo y guardar sus mandamientos bienvenido es a formar parte de su pueblo, como parte de su gracia y su misericordia.

**Deuteronomio 10:17** Porque Yehováh vuestro Dios es Dios de dioses y Señor de señores, Dios grande, poderoso y temible, que no hace acepción de personas, ni toma cohecho;

**Hechos 10:34-35** Entonces Pedro, abriendo la boca, dijo: En verdad comprendo que Dios no hace acepción de personas, 35 sino que en toda nación se agrada del que le teme y hace justicia.

#### 2- ¿Por qué se celebraría el Pésaj en un fututo si Yeshúa fue ese cordero como tal?

La respuesta es que ciertamente Yeshúa vino a ser el cumplimiento del cordero que requería para el sacrificio, pero nosotros seguimos conmemorando y guardando ese mandamiento por el motivo de ser un estatuto a perpetuidad, no tanto en el énfasis del que ese cordero viniera a limpiarnos de pecado, o redimirnos, sino más por el hecho de ser un mandamiento, un recordatorio y un estatuto a perpetuidad:

**Éxodo 12:24** Guardaréis esto por estatuto para nosotros y para nuestros hijos para siempre y cuando entréis en la tierra que Yehovah os dará como prometió, guardareis este rito.

Esto aplica tanto para el pueblo de Israel que estaba cerca de heredar la tierra, guiados por Josué y con Caleb, pero también aplica de manera profética para nosotros en nuestro tiempo, ya se nos prometió que volveríamos a heredar la tierra, cuando Yeshúa venga. Por lo tanto vemos un doble cumplimiento. De la misma manera fue aplicado para los egipcios que salieron junto con los israelitas en ese primer Pésaj, ellos se unieron a Israel y fueron



parte, para recibir una misma Ley, una misma Tora; y no solo aplicó en el pasado, sino a los que aún no estaban en ese momento.

Deuteronomio 29:10-15 vosotros todos estáis hoy en presencia de Yehováh vuestro Dios; los cabezas de vuestras tribus, vuestros ancianos y vuestros oficiales, todos los varones de Israel; 11 vuestros niños, vuestras mujeres, y tus extranjeros que habitan en medio de tu campamento, desde el que corta tu leña hasta el que saca tu agua; 12 para que entres en el pacto de Yehováh tu Dios, y en su juramento, que Yehováh tu Dios concierta hoy contigo, 13 para confirmarte hoy como su pueblo, y para que él te sea a ti por Dios, de la manera que él te ha dicho, y como lo juró a tus padres Abraham, Isaac y Jacob. 14 y no solamente con vosotros hago yo este pacto y este juramento, 15 sino con los que están aquí presentes hoy con nosotros delante de Yehováh nuestro Dios, y con los que no están aquí hoy con nosotros.

¿Quiénes eran esas personas que no estaban ahí con ellos? ¡Usted y yo! Vemos como el Padre quiere otra vez que nosotros mismos salgamos de Egipto y es aquí cuando debemos profundizar y hacer la pregunta: ¿Que nos mantiene esclavos a nosotros? Cuando analizamos esta pregunta entendemos que la Torá se vuelve algo muy personal, ya que cada uno de nosotros tenemos a un Faraón, un Amalec dentro nuestro, que nos conduce a esa mala inclinación o a la buena inclinación. Al vernos en esa posición de salir de Egipto y conociendo cuáles son las cosas que nos mantiene presos, sabemos de qué cosas es que nos tenemos que liberar. En ese punto este acontecimiento se vuelve muy relevante.



En entorno de los estudiosos, al faraón se le es visto y entendido como aquello negativo que nos mantiene cautivos. Hay personas con problemas de lujuria, otros con la gula, los cuales los llevan con sus instintos más bajos y a su vez los separa de conectarse con el Eterno. Muchos tienen por tradición en año nuevo (calendario pagano), tomar nuevas decisiones como "Voy a estar a dieta"," voy a dejar de mirar pornografía", y un sin número de cosas.

Muchas de esas decisiones vienen a raíz del significado de la Pascua, la cual para nosotros es en la primavera, en el momento en que todos está creciendo, pero es el momento de tomar decisiones y de decir, "el faraón no me va a tener cautivo de lo que sea", y es por eso que nos tenemos que ver a nosotros mismos saliendo de esclavitud de las manos del faraón, y saliendo a la libertad de la tierra prometida; junto con todas las promesas que Yehovah tiene para aquellos que le temen. En el entendimiento de lo que es el Pésaj encontramos un gran significado, que no son exclusivas del Antiguo Testamento, sino que Pablo nos da una perspectiva más amplia:

**1 Corintios 5:8** Así que celebremos la fiesta no con la vieja levadura ni con la levadura de malicia y de maldad sino con panes sin levadura de sinceridad y de verdad.

En este momento en que Pablo está escribiendo esta carta a los Corintios, Yeshua ya había muerto, pero vemos que el contexto es sobre celebrar la fiesta. Para este momento ya Yeshúa había sido ese cordero de la Pascua, siendo ese cumplimiento; y aun así Pablo le escribe a los Corintios diciéndoles que todavía la celebración sigue en vigencia, hablando



propiamente de lo que es la Fiesta de Panes sin Levadura, lo cual es la celebración siguiente justo después del Pésaj. El Pésaj es conmemorado y celebrado en el día 14 del primer mes del calendario bíblico hebreo y la Fiesta de Panes sin Levadura inicia en el día 15.

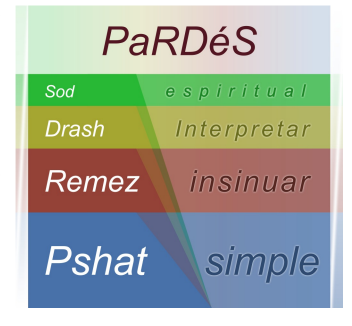
Debe llamarnos la atención que el mismo Pablo escribe acerca de estos eventos, pero ya Yeshua había muerto, resucitado y ascendido al cielo. Por lo tanto, según la visión del cristianismo, ¿Será que Pablo nunca recibió el comunicado de que no debía de dejar de celebrar las fiestas? Lo que sí podemos concluir es que las palabras de Pablo nos dicen que tenemos que seguir celebrando la Pascua a perpetuidad y las fiestas, tal y como lo establece la Torá; y de la misma forma en los profetas nos comentan que sucederá en el en el futuro, quedando plasmado en el libro de los Hechos:

Hechos 18:21 Sino que se despidió de ellos, diciendo: Es necesario que en todo caso yo guarde en Jerusalén la fiesta que viene; pero otra vez volveré a vosotros, si Dios quiere. Y zarpó de Éfeso.

Cuando entendemos a Pablo y su manera de expresarse, deducimos que él está viendo esta celebración de manera espiritual, por eso muchas personas tienes problemas al tratar el entendimiento de Pablo, debido a que era un fariseo y su forma de hablar era el

interpretar las Escrituras bajo los distintos niveles de entendimiento. Se sabe que hay cuatro niveles de entendimiento, los cuales reciben el nombre de *PaRDéS*, que proviene de las primeras letras de *Pshat*, que es la manera literal o simple del texto. El *Remez*, que significa "insinuar", a manera de decirnos que hay como una pista sobre otra cosa. El *Drash*, que viene siendo el "interpretar", de este se obtienen lecciones para nuestras vidas. Por ultimo está el *Sod*, que es el significado "espiritual" o "secreto".

1 Corintios 2:13 lo cual también hablamos, no con palabras enseñadas por sabiduría humana, sino con las que enseña el Espíritu, acomodando lo espiritual a lo espiritual.



El cristiano promedio o en su mayoría quienes proviene del cristianismo leen las Escrituras de una manera literal, pero Pablo tenía otro entendimiento, y cuando él dice que es necesario sacar la levadura de tu casa, debemos entender qué significa eso, y qué o quién es la casa y qué es la levadura. Así como en muchas ocasiones utilizamos la expresión de que somos el Templo, es el mismo significado, ya que uno mismo es la casa. Para muchos es muy fácil limpiar todas las alacenas de comidas con levadura, pero es muy difícil limpiar la levadura de adentro nuestro. Pablo relaciona a la levadura con la malicia y la maldad, como eso que debemos de sacar de nosotros, y a la misma vez nos dice que debemos celebrar con sinceridad y verdad. Debemos sacar la mentira, la maldad y toda oscuridad que haya dentro de nosotros.

El hecho de sacar la levadura literalmente de nuestras casas es una lección para nosotros, al realizarlo como un ejercicio fácil de hacer y que además provee una enseñanza para

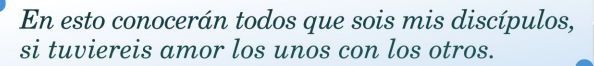


nuestros hijos al hacerlo de una manera ilustrativa, al limpiar las alacenas, y al hacerlo con nosotros mismos.

# ¿Cómo podemos guardar el Pésaj y la Fiesta de Panes sin Levadura hoy en día?

Como ya hemos visto, entre los mandamientos está el comer el matza y las hierbas amargas en la cena de Pesaj (el día 14 al atardecer), y matza por los 7 días de la celebración de panes sin levadura (desde el día 15 al 21); en algunos casos habrá personas que seguirán un riguroso y estricto orden de reglas que deben realizar al pie de la letra, casi de forma legalista. Al obtener mayor entendimiento podemos ir pasando de solo tomar leche, a poder ir por la carne, espiritualmente hablando. En el caso de los niños es apropiado contarles la historia del Éxodo de forma literal, ya que Yehováh predestinó eso en nosotros, en nuestro ADN. Siempre es importante cenar con nuestras familias.

La Torá nos dice que para el primer día de *Panes sin levadura*, justo después del sacrificio de Pésaj, ya debimos haber sacado toda la levadura de nuestra casa. Esto es una imagen física de algo que representa lo espiritual. Entonces estamos sacando toda esa malicia de nuestro hogar, y de la misma manera sacamos toda esa misma levadura de nuestros corazones. El Pésaj es una cena primeramente de gozo, que nos recuerda que fuimos liberados de la esclavitud, y posteriormente tenemos una semana también de gozo.



Juan 13:35

