



¿Cuándo celebramos la Pascua? ¿Cuál es la importancia de la luna nueva y la cebada madura (aviv) y la referencia Bíblica para determinar el primer mes del Calendario Hebreo? ¿Tiene el equinoccio alguna relevancia con respecto al Calendario Bíblico? Estas y otras preguntas las estaremos tratando en esta edición especial.

Para empezar a comprender un poco más sobre este tema debemos hacernos algunas preguntas como: ¿Qué es el mes del aviv?, ¿Por qué es tan importante?, ¿Qué significa?, ¿Qué ocurre en este primer mes bíblico conocido como el mes del aviv?

Antes de empezar a contestar todas estas preguntas, es importante resaltar que algunas personas que han estado en el entorno de las raíces hebreas o el movimiento mesiánico por algunos años, muy probablemente han tenido la oportunidad de ver como cada año se generan discusiones con respecto al calendario, en temas como lo son el inicio del mes y en qué momento se determina, dependiendo de la luna nueva.

Lo más importante que debemos rescatar, es que debemos estar en **unidad**, incluso cuando no estemos de acuerdo en un tema específico, para no llegar a pensar de la siguiente manera: "Yo me quedo en mi casa cuando tú celebras tu Pésaj, ya que para mí ese no es el día; luego tú te quedas en tú casa cuando yo celebro mi Pésaj". Lo principal que tenemos que saber y entender es que somos hermanos y debemos ponerlo por obra; ya que, aunque se haga o no en la fecha correcta, como hermanos nos confrontamos por el tema. No hemos entendido el propósito de la Torá, ya que esto es lo básico.

Estaremos estudiando basados en el nivel de entendimiento, la experiencia y el conocimiento obtenido por el hecho de haber dejado atrás creencias y haber recibido un nuevo entendimiento; así como es lógico asumir que no lo sabemos todo, sino que en el futuro debemos seguir obteniendo más conocimiento, para poder crecer aún más, sin



quedarnos en ese punto en el que muchos expresan: ¡Ya me lo sé todo, hasta aquí me quedo! Recordemos que cada año es una oportunidad para seguir aprendiendo cosas nuevas.

El Calendario del Creador siempre ha sido un tema muy polémico entre los creyentes, principalmente entre los hermanos que siguen o estudian las raíces hebreas (movimiento que observa la Torá), estudian los profetas y tienen el testimonio de Yeshúa a través de los evangelios; y como hemos dicho lo más importante entre todas las cosas es poder mantener el amor, la unidad y el respeto entre hermanos que somos, en el cuerpo del Mesías.



Te invitamos a escuchar este programa especial sobre el calendario bíblico, y su relación con las fiestas bíblicas.

El Calendario del Creador - Un Rudo Despertar Radio #27 Click aquí (o en la imagen) para acceder.

Existen diferentes posturas y corrientes con respecto al cálculo del calendario bíblico hebreo, como es el caso puntual de cuándo da inicio el calendario. Algunas personas únicamente inclinan por tema del el avistamiento de la luna. En el caso de nuestros hermanos de la casa de Judá, tienen un calendario establecido o predeterminado desde tiempos muy antiguos, específicamente en tiempos de Babilonia en donde un personaje muy famoso conocido con el nombre de Hillel II



realizó un cálculo matemático para poder tener una aproximación del avistamiento de la luna nueva, y de esta manera lograr la unidad del pueblo Judío que se encontraba en la dispersión, para obedecer al mandamiento de las festividades establecidas por Yehováh; Hillel II fue una bendición para el pueblo en aquellos días.

Las personas a menudo se asustan porque alegan que es un calendario rabínico ortodoxo con reglas de hombres, pero debemos de pensar por un momento: ¿Cómo haríamos estando fuera de la tierra de Israel, en la dispersión, en esclavitud y habiendo sido expulsados de la tierra, para poder cumplir con el mandamiento de celebrar las fiestas del Señor? La respuesta más probable es que no sabríamos qué hacer.

"La historia del calendario judío (hebreo) puede dividirse en tres períodos: el bíblico, el talmúdico y el postalmúdico. El primero se basaba exclusivamente en la observación del sol y la luna, el segundo en la observación y el cálculo, el tercero enteramente en el cálculo."

"El estudio de la astronomía se debió en gran parte a la necesidad de fijar las fechas de los festivales. La orden (Deut. Xvi. 1), 'Mantener el mes de Abib', hizo necesario conocer la posición del sol; y la orden, 'Observe también la luna y santifíquela', hizo necesario estudiar las fases de la luna." Joseph Jacobs, Cyrus Adler - Jewish Encyclopedia

"Originalmente, la Luna Nueva no era fijada por cálculos astronómicos, sino que era solamente proclamada después de que los testigos habían declarado la reaparición del creciente de la luna..." Enciclopedia Judaica



"Estoy realmente asombrado sobre un personaje que rechaza evidencia clara, afirmando que la religión de Israel (Judaísmo) se basa, no en la observación de la luna nueva, sino en el cálculo solo - y sin embargo (Saadia) afirma la autoridad de todos estos pasajes talmúdicos..." The Code of Maimonides, book II, treatise 8

"No hubo ningún calendario fijo hasta el siglo IV EC y la luna nueva fue declarada por la observación real. Los testigos eran examinados cuidadosamente el día 30 de cada mes (en especial los meses de Nisan, Av, Elul, Tisrhi, Chislev y Adar), y si se acepta el testimonio de los testigos, ese día era declarado "santificado" por decreto del Sanhedrin." The Hasting's Bible Dictionary

"Originalmente, no había ningún calendario fijo. No había manera de determinar de antemano el día exacto de una fiesta por venir... porque no había manera de determinar con anticipación cuando comenzaría el mes... En el siglo IV, el sabio Hillel II previó la disolución del Sanhedrin, y entendió que no seriamos capaces de seguir un calendario basado en el Sanhedrin. Así Hillel y su corte rabínica establecieron el calendario perpetuo que es seguido hoy. Cuando Hillel estableció el calendario perpetuo, él santifico cada Rosh Hodesh hasta que Mashíaj (Mesías) venga y restablezca el Sanhedrin." Chadag.org

"Un tribunal especial ha sido establecido para aceptar pruebas sobre el avistamiento de la luna nueva, como lo requiere la ley judía (Torá). Este tribunal está compuesto por varios jueces que se ensamblan para escuchar la evidencia como la oportunidad lo permita. El propósito de la corte es aumentar el conocimiento, desarrollar habilidades, y resolver cuestiones halájicas que surgen cuando se determina el Calendario Judío según el testimonio de los testigos. Cabe señalar que el calendario matemático de Hillel II ha estado en uso desde el 4119 (359 EC), y ha funcionado durante aproximadamente 1600 años sin dificultad. Sin embargo, en los últimos años, una situación ha sido creada donde más y más frecuentemente, la aparición de la primavera (mar-jun) no coincide con el calendario actualmente en uso. Esto significa que el calendario empieza a desviarse notablemente." Sanhedrin.org

Ciertamente Hillel fue utilizado por el Padre para poder establecer ese calendario, para que el pueblo tuviera una fecha aproximada de los días, y de esta manera poder celebrar las fiestas de Yehováh; dicho calendario es el utilizado por el pueblo judío hasta el día de hoy,

especialmente por la rama ortodoxa en su mayoría.

Hillel II fue quien estableció este calendario que lleva su mismo nombre, en el siglo IV e.c. en el año 358 después de Yeshúa, debido a que el pueblo judío se estaba dispersando después de la destrucción del templo en el año 70 y el sanedrín (asamblea o consejo



de sabios y rabinos) se había tenido que trasladar de Jerusalén hacia norte (propiamente a Galilea); Hillel pudo sentir que era prácticamente inminente la finalización del Sanedrín, por esta razón estableció el calendario para tener una unidad entre el pueblo judío en la diáspora, en toda Europa, en el Norte de África y el Medio Oriente.



"Hasta que Hillel II instituyó un calendario permanente basado sobre cálculos (360 EC), la fijación de la luna nueva se determinó mediante la observación y la evidencia de testigos." Enciclopedia de la Religión Judía, p. 78; Massada-P.E.C. Press Ltd 1965

"El calendario de Hillel II, se basó en cálculos fijos, no en el avistamiento de la luna nueva visible como los judíos habían hecho previamente cuando determinaban el comienzo del mes." Diccionario del Judaísmo en el periodo bíblico, Jacob Neusner

El calendario fue calculado de acuerdo a la conjunción de la luna y no al avistamiento, la conjunción es el momento cuando no se ve la luna, lo cual sucede entre uno a dos días antes de que se pueda ver la luna. Hillel II pudo calcular la conjunción y el comienzo del año sin tener que avistar la luna.

Veremos entonces más a delante ¿Qué es el aviv? ¿Qué es la cebada aviv? Pero a grandes rasgos, sin tener que observar la cebada en la tierra Israel, el calendario de Hillel fijó que se agregarían siete años bisiestos cada ciclo de 19 años, y cada dos o tres años se agrega un mes número trece.

¿Por qué es importante agregar un mes número 13? porque el calendario gregoriano que usamos el día de hoy tiene 12 meses de entre 30 a 31 días, pero está sincronizado con el ciclo solar de 365 días y un cuarto, ese cuarto se establece cada cuatro años y se agrega el 29 de febrero con 365 días; en el caso del ciclo de la luna es de 354 días equivalente a 12 meses, realizando el cálculo tendremos 22 días menos en comparación con el ciclo solar; esto quiere decir que en tres años vamos a tener un mes entero de 33 días exactamente fuera de sincronía con el ciclo solar.

¿Qué significado tiene esto? Resultaría en que en 10 años celebraríamos el Pésaj (Pascua) en diciembre. Debido a esto se tiene que sincronizar y es necesario agregar cada cierto año un mes número 13 y se debe esperar a la época de la primavera en la Tierra de Israel, porque el Pésaj debe celebrarse en la estación de la primavera.

El mes del aviv es el primer mes del calendario bíblico, y la referencia bíblica la encontramos en libro de Éxodo:

Habló Yehováh a Moisés y a Aarón en la tierra de Egipto, diciendo: Este mes os será principio de los meses; para vosotros será éste el primero en los meses del año.

Éxodo 12:1-2

"Muchas personas están desorientadas por el uso inexacto en los idiomas modernos del término 'Luna Nueva'. Los astrónomos modernos adoptaron este término inusual, al cual siempre se lo había relacionado con la primera uña visible y lo usaron para referirse a la conjunción (cuando la Luna pasa entre la Tierra y el Sol, momento en que no es visible). Los astrónomos comprendieron pronto el uso inexacto de 'Luna Nueva' para referirse a la



conjunción que llevaría una confusión, por tanto los científicos para ser más exactos ahora distinguen entre 'Luna Nueva Astronómica' y 'Luna Nueva Creciente'. La Luna Nueva 'astronómica' significa Luna Nueva tal como el término es usado por los astrónomos, es decir conjunción. En contraste, 'Luna Nueva Creciente' usa el término con el significado original de la primera uña visible." Luna Nueva creciente versus Luna Nueva Astronómica, Nehemia Gordon.

Es aquí donde encontramos por primera vez referenciado el inicio del año bíblico. Muchos de nosotros que provenimos de un contexto cristiano, muy posiblemente en nuestra ignorancia, creíamos que al leer la biblia todo se debía interpretar conforme nuestra época y en base al calendario que se utiliza en nuestro tiempo (gregoriano); por lo cual todo debía ajustarse a nuestro estilo de pensamiento. Por tanto al leer acerca del pasaje de Éxodo 12 y el mes que era *principio de los meses* inmediatamente se relacionaba con el mes de enero.

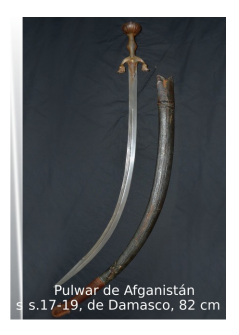
El término hebreo para "mes" implica que el mes comienza con la luna nueva, debido a que la palabra hebrea Hodesh - מֹדְשׁ significa luna nueva, mes, mensualmente, primer día de mes. Esta palabra aparece unas 276 aproximadamente en las Escrituras de Antiguo Testamento o Tanaj, en unas 254 se traduce como "mes", 20 como "luna nueva" y en una ocasión como "mensualmente".

**1 Reyes 6:1** En el año cuatrocientos ochenta después que los hijos de Israel salieron de Egipto, el cuarto año del principio del reino de Salomón sobre Israel, en el **mes** (hodesh) de Zif, que es el **mes** (hodesh) segundo, comenzó él a edificar la casa de Yehováh.

**1 Samuel 20:5** Y David respondió a Jonatán: He aquí que mañana será **nueva luna** (hodesh), y yo acostumbro sentarme con el rey a comer; mas tú dejarás que me esconda en el campo hasta la tarde del tercer día.

La raíz de la palabra Hodesh es la palabra Hadash, en el **Gesenius Hebreo-Inglés Lexicón (p. 294)** se nos dice: "Luna nueva como el día, la hora de la luna nueva como una fiesta religiosa. Mes como principio con la Luna Nueva". "Los Etimologistas han bien observado, que su sentido primario es el de cortar o pulir, sacar lustre... (Hadash) ser significado de novedad, parece proceder de una espléndida espada aguda pulida."

Imagen: modificada, <u>CC BY-SA 3.0</u>, Autor <u>Worldantiques</u>. <u>Wikipedia</u>



En este punto muy posiblemente desconocíamos que el Padre tiene su propio calendario, su propio cálculo de los días, de los meses y los años: pero conforme vamos estudiando las Escrituras nos damos cuenta que este mes del aviv no tiene ninguna correlación con enero, sino que propiamente tiene que ver con la época de los meses de marzo y abril dependiendo del ajuste que veíamos anteriormente, y que da al inicio del Calendario Bíblico del Creador.





Cuando analizamos esta conformación del Calendario Bíblico podemos observar que tiene mayor sentido que el año empiece en la primavera, que es la época en que toda la naturaleza y toda creación está naciendo y creciendo de nuevo, en lugar de en la mitad del invierno como lo es el 1<sup>ro</sup> de enero, que nos ponemos a



analizar no tiene relación con el renacer del año.

Antes del actual Calendario Gregoriano existía uno llamado Calendario Juliano, el cual constaba de diez meses, desglosados de la siguiente manera:

MARZO 1 Dedicado a Marte, el dios de la guerra, arma de conquista.

ABRIL 2 Cuando abre la primavera.

MAYO 
Consagrado a Júpiter, deidad suprema.

JUNIO 4 Honor a Juno, hermana/esposa de Júpiter.

JULIO 5 Antes Quintilis (quinto); más tarde ofrecido a la memoria del mes de nacimiento del Emperador Julio César.

AGOSTO 6 Augusto lo tributó a su nombre.

SEPTIEMBRE 7 séptimo.

OCTUBRE **1** el octávo.

NOVIEMBRE 10 noveno.

DICIEMBRE 10 décimo.

La suma de días del calendario juliano no coincidía con el ciclo astronómico, por lo cual la solución a este inconveniente fue adaptarlo al modelo egipcio que consistía en años de doce meses que sumaban 365 días, y años bisiestos con 366. Universidad EAFIT (website)

En el siglo XVI, el papa Gregorio XIII introdujo el Calendario Gregoriano, en este se incluyeron los meses de **Enero - IANVARIVS** en honor al dios de los principios y finales, Janus, y **Febrero - FEBRVUARIVS** llamado así en honor a las februa en las Lupercales, el festival de la purificación en la Antigua Roma. El 1ero de Enero fue establecido como el principio del año nuevo en los países católicos. **BBCnews** (website)





A diferencia de muchos países en el mundo que no tienen tan marcadas estas estaciones o que únicamente cuentan con las épocas seca o verano y lluviosa o invierno, en Israel sí es posible ver las características de primavera e invierno. Además, podemos ver estas diferencias en los hemisferios norte y sur; ya que por ejemplo cuando es la primavera en los Estados Unidos o en Israel mismo, en Argentina está entrando el otoño. En este punto el invierno y verano están opuestos, así como

la primavera y el otoño también están inversos como puntos equidistantes, lo cual veremos en referencia a los equinoccios. Algo que tenemos que comprender es que la perspectiva bíblica está unida con el hemisferio norte, por esta razón la primavera pasa en el momento justo y va a acontecer en donde tiene que acontecer.

El Padre sabe perfectamente lo que hace y es por esta razón que existe un orden en su calendario, ya que al iniciar la primavera, inicia el calendario bíblico; y así mismo inicia también la tierra a producir sus frutos, los cuales eventualmente iban a ser presentados como se indica de acuerdo al mandamiento:

También la fiesta de la siega, **los primeros frutos de tus labores**, que hubieres sembrado en el campo, y la fiesta de la cosecha a la salida del año, cuando hayas recogido los frutos de tus labores del campo. **Las primicias de los primeros frutos de tu tierra traerás a la casa de Yehováh tu Dios**. No guisarás el cabrito en la leche de su madre. **Éxodo 23:16,19** 

Habla a los hijos de Israel y diles: Cuando hayáis entrado en la tierra que yo os doy, y seguéis su mies, traeréis al sacerdote una gavilla por primicia de los primeros frutos de vuestra siega. Y el sacerdote mecerá la gavilla delante de Yehováh, para que seáis aceptos; el día siguiente del día de reposo (Shabat) la mecerá. Y el día que ofrezcáis la gavilla, ofreceréis un cordero de un año, sin defecto, en holocausto a Yehováh.

Levítico 23:10-12



Primeros Frutos, su imagen profética y cómo celebrarlo. ¿Qué son los primeros frutos? Click aquí (o en la imagen) para acceder.

El primer mes del calendario bíblico se determina de acuerdo al avistamiento de la luna, lo cual hoy en día es posible gracias a la colaboración de algunos hermanos que viven en la tierra de Israel y que por su experiencia pueden dar testimonio del avistamiento de la luna. Caso contrario al tiempo en que Israel estuvo en la dispersión, por motivo de haber sido expulsado, no había manera de poder ver la luna desde la propia tierra de Israel. Por lo tanto, no se podía establecer el inicio del mes y mucho menos determinar la maduración de la cebada.



Artículo relacionado sobre el término "aviv" en el Club de Patrocinadores. Aviv (אַביב) – ¿Qué significa?
Click aquí (o en la imagen) para acceder.



Para poder entender los conceptos de la observancia de la luna y el cómo se relaciona con la cebada en estado de aviv debemos profundizar en las Escrituras ya que es un mandamiento muy importante:

Guardarás el mes de Aviv y harás Pascua (Pesáj) a Yehováh tu Dios; porque en el mes de Aviv, te sacó Yehováh tu Dios de Egipto, de noche.

Deuteronomio 16:1

Lo primero que tenemos que determinar es ¿Cómo sabemos cuándo es el aviv? Y además ¿Qué es el aviv? La palabra aviv aparece con mayúscula en ciertas traducciones bíblicas; aviv no es un nombre, por ende, el primer mes no tiene un nombre; ya que en hebreo no dice "el mes de Aviv", ya que si vemos el texto en libro Éxodo se nos dice:

Vosotros salís hoy en el mes del aviv.

הַיּוֹם אַתֶּם יֹצְאִים בְּחֹדֶשׁ הָּאָבִיב

Éxodo 13:4

¿Qué es aviv propiamente? Existe una distinción muy amplia entre "el mes de aviv" y "el mes en el cual el aviv ocurre". Para poder entender lo que significa la palabra aviv debemos encontrar la primera vez en que esta palabra aparece en las Escrituras, lo cual es muy difícil de determinar en el español; ya que propiamente no dice aviv, sino que se

emplea otra palabra. Esta primera vez ocurre durante el tiempo en que se dieron las plagas en Egipto, específicamente la del granizo, la cual provocó mucho daño en los cultivos de los egipcios:

**Éxodo 9:31-32** El lino, pues, y la cebada fueron destrozados, porque la cebada estaba ya **espigada**, y el lino en caña. 32 Mas el trigo y el centeno no fueron destrozados, porque eran tardíos.



El punto principal que podemos observar es que el lino y la cebada ya habían crecido lo suficiente y es debido a esto que fueron destrozados por el granizo, entonces en donde encontramos que dice: "la cebada estaba espigada", en hebreo dice que la cebada estaba aviv - אָבִיב. El termino "el lino en caña" es otra palabra utilizada en hebreo y es un término agricultural para definir el lino en estado de maduración. Pero "aviv" tiene que ver con la cebada, y es de este acontecimiento que la cebada se convirtió en un testimonio para el pueblo de Israel; y cuando entraran en la tierra prometida y observaran que la cebada estaba en ese estado de maduración, era el mes del "aviv", el primer mes del calendario.



## ¿Por qué era necesaria la cebada?

La cebada tenía que ser ofrecida como ofrenda de primeros frutos, el día después del Shabat semanal, durante la Fiesta de los Panes sin Levadura; tal y como se nos dice en Levítico 23:

Y el sacerdote mecerá la gavilla delante de Yehováh, para que seáis aceptos; el día siguiente del día de reposo (Shabat) la mecerá.

Levítico 23:11

Por lo tanto, esto da por entendido que tenía que haber cebada que ya estuviere en un estado firme como para poder ofrecerla. Si la cebada todavía estaba verde, significaba que era muy temprano y que aún no era ese primer mes, y por lo tanto se debía esperar otro mes. Es así como se llevaba el calendario en el Israel de la antigüedad. Esta observación nos ayuda a entender el motivo del por qué debemos esperar a que la cebada esté madura.



Con esta referencia que tenemos nosotros por las Escrituras, hoy sabemos que debemos esperar a que la cebada esté madura o aviv. Pero existen grupos que se basan en el equinoccio, palabra que proviene del latín aequinoctium (aequus nocte) - "noche igual"; el cual se da a lugar en el mes de marzo aproximadamente, y es una referencia propiamente del sol. Estas personas logran calcular lo que vendría siendo el primer mes bíblico y lo que vendría siendo también la

celebración del Pésaj, dejando de lado la maduración de la cebada.

El equinoccio siempre va a ser el 21 de marzo, ya que es algo que sucede siempre en el mismo mes exacto, de maneta matemática; debido a esto es que el rabino Hillel pudo calcular cuándo sería el comienzo del año, ya que el equinoccio es el punto en el cual el sol está pasando sobre el ecuador (o lo que se le conoce como la línea del ecuador) según las líneas imaginarias en la Tierra que son las latitudes. Tenemos también el trópico de cáncer abajo y el trópico de capricornio arriba.

En este "movimiento" el sol viaja de verano a invierno, es por ello que cuando es invierno en el hemisferio sur, es verano en el hemisferio norte (esto significa que el sol está más cerca del hemisferio norte); y cuando se mueve a la inversa, es invierno en el norte "arriba" y es verano en el sur, es debido a que el sol está allá "abajo". Por lo tanto, cuando el sol está regresando y cruza la línea del ecuador, a eso es a lo que se le llama el **equinoccio**, un punto muy bien definido matemáticamente.



## ¿De qué depende que la cebada madure? ¿Puede la cebada madurar en invierno cuando el sol se ve bajo en el horizonte?

Cuanto más al norte se vaya una persona, más al sur va a ver el sol. Un ejemplo de esto es el polo norte, en donde durante el día el sol se ve solo en el horizonte y luego se oculta, nunca asciende; pero cuando el sol vuelve entonces va a ser verano. Sabiendo esto ¿Qué es necesario para que la cebada crezca? La respuesta está en la misma luz del sol, el calor que emite y esa energía que el sol transmite a las plantas para que ellas puedan hacer el proceso adecuado, ya que la tierra la



tienen, el agua la tienen, pues hay una etapa de invierno; pero se necesita únicamente el sol para que las plantas empiecen a crecer.

En el Talmud, en comentarios rabínicos, en escritos de padres de la iglesia, siempre se ha reconocido este punto del equinoccio reconociendo que el Pésaj nunca puede suceder antes del equinoccio.

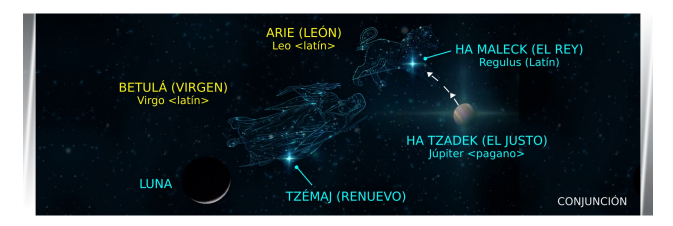
El domingo de Pascua será el siguiente domingo después de la luna llena que ocurre después del equinoccio de marzo. Primer Concilio de Nicea en el año 325.

"En el mes del aviv (Nissan en el calendario judío) el término aviv significa la temporada de la cosecha de la cebada, un tallo de la cebada se llama aviv, que proviene de la raíz 'Av' que significa 'padre', porque da origen a los granos individuales. Todas las festividades de la Torá están asociadas con las estaciones del año agrícola. Pésaj cae al comienzo de la cosecha de la cebada, Shavuot en el momento de la cosecha de trigo y Sucot en el momento en que el producto se recolecta del campo. Por esta razón en todas las oraciones del festival, los sabios instituyeron la redacción que santifica Israel y los zmanim (las estaciones) en lugar de usar la terminología de las escrituras 'los moadim' (tiempos señalados); el mes de Nissan también se llamaba aviv porque es el padre es decir el primero de los doce meses del año." Rabino Bahya Ben Asher, edad media 1280, España.

En el texto anterior vemos lo que dice un rabino, el cual tiene el conocimiento de cuándo sucede el primer mes, ya que muchas personas piensan que el judaísmo cree que Rosh Hashaná es el primero del año (al que conocemos como Tishri), siendo el séptimo mes. Los rabinos saben cuál es el primer mes, solo que ven dos comienzos, y veremos el porqué de esto. El signo astrológico de este primer mes es el cordero, que es el padre o primogénito de los doce signos del zodiaco.

Las personas en general no han estudiado este tema dentro del movimiento de las raíces hebreas, pero adquiere una gran relación con respecto al simbolismo bíblico y el entendimiento tradicional del zodiaco, como lo es el caso del León de la Casa de Judá, la Virgen y el Cordero del cual comentaba el Rabino Bahya Ben Asher, etc.





"Siguiendo la instrucción de Daniel, los astrónomos miraron el firmamento por más de 500 años, esperando por la Gran Señal en los Cielos que finalmente ocurrió el 1 de Tishrei (primer mes) al final del cuarto milenio (Apocalipsis 12:1-5). La constelación Betulá [Hebreo], la Virgen (Virgo [Latín]) estaba vestida con la puesta del sol en el momento en que la primera astilla de la luna nueva apareció debajo de sus pies. En las doce estrellas sobre su cabeza, el planeta Ha Tzadek - El Justo (Júpiter [pagano]) - entró en conjunción con la estrella Ha Maleck, la estrella del rey (Regulus [Latín]) que está entre los pies de la constelación de Ariel [Hebreo] (Leo [Latin]) el León de Juda." La Conexión Pagana-Cristiana Al Descubierto, Michael Rood



En esta imagen vemos un mosaico bizantino de la Sinagoga Beit Alfa, siglo VI. La composición incorpora los doce motivos zodíacos por ser coincidentes con los doce meses del calendario hebreo. La presencia del motivo central del sol tiene aquí una justificación de orden astronómico (y no religioso). Las cuatro figuras de las esquinas representan los cuatro hitos del solsticios y equinoccios, nombrados en hebreo según el mes en que cada uno de ellos ocurre: Tishrei, [Tevet], Nisan y Tamuz.

Kibutz Beit Alfa, Israel.

En el cristianismo siempre se ha asociado el tema del zodiaco con lo místico o incluso con el ocultismo o con el mismo horóscopo y hasta con elementos que no deben ser estudiados, pero en la mayoría de las ocasiones no se explica que las figuras del zodiaco tienen una relación con el calendario, con respecto a las épocas y las temporadas; y no necesariamente están relacionadas con el tema de la hechicería, del ocultismo ni necesariamente representan algo malo hasta llegar al punto de ser satanizado.

Puede ser hasta penoso saber que algunas personas pueden llegar a pensar o decir ciertas frases como: "Si se mete en el estudio del zodiaco se van a ir al infierno o lo vamos a matar", lo cual fue una práctica muy común de la iglesia católica por cientos de años. Hoy en día se da mucho el caso en Latinoamérica, ya que está arraigado en su ADN, en sus



genes, y expresan repetidamente: "No eso no se puede hacer, es peligroso estudiar el zodiaco", esta es exactamente la ignorancia que se refleja de igual manera en ciertos religiosos judíos, que quieren seguir lo dicho por el rabino, sin importa lo que diga la Torá; a tal punto de que si el rabino dice que si o si dice que no, el seguidor pone su confianza únicamente en esa persona.

En el caso de la Iglesia Católica fue mucho más excesivo que lo que se conoce en el judaísmo, ya que el catolicismo fomentó la llamada "Quema de la caza de brujas". Durante este periodo la Iglesia Católica no estaba matando a los que cometían actos de iniquidad, sino que fue la culpable de la inquisición, bajo el lema de la supresión de la herejía.

Vuelo de las brujas de Vaud (Suiza). Miniatura en un manuscrito de Martin Le France, Le champion des dames, 1451. Es la primera mención que hay documentada sobre la creencia de que las brujas vuelan en escobas.



"Ha llegado a nuestros oídos que gran número de personas de ambos sexos no evitan el fornicar con los demonios, íncubos y súcubos; y que mediante sus brujerías, hechizos y conjuros, sofocan, extinguen y hacen perecer la fecundidad de las mujeres, la propagación de los animales, la mies de la tierra." En 1484, Inocencio VIII, La Bula Summis desideratis affectibus

Josefo, historiador judío del primer siglo relaciona a las leyes de celebración especificadas en el libro de Levítico y el sacrificio de la pascua es el 14 del primer mes del año (Nissan), él dice: "Cuando el sol está en Aries, entonces esa es la señal del tiempo del equinoccio de la primavera."

La cebada es el testimonio de la tierra para que el granjero pueda ver y saber, lo mismo que el astrónomo, pero se puede predecir cuándo va a suceder como lo hizo Hillel, ya que siempre coincide, y en muy raras ocasiones no coincide el calendario de Hillel en el comienzo del año con las observaciones caraítas de la cebada en Israel. Los caraítas, son una línea de judíos que no observan el calendario rabínico, sino que se basan en el avistamiento de la luna propiamente desde la tierra de Israel y además se basan en la maduración de la cebada para poder determinar el primer mes bíblico.

El Talmud siendo una fuente histórica que comenta ciertas referencias de lo que sucedía en el tiempo de Yeshúa, en la cultura en la que se crió, así como en los tiempos en que Yeshúa celebró las fiestas; hasta para saber cuál fue el calendario que utilizó Yeshúa en su tiempo. Es muy importante estudiar estas referencias históricas, en especial si se es seguidor de otros calendarios que no tienen ninguna base histórica; o que señalan que el pueblo de Israel haya seguido el calendario de Hillel (lo que no ocurrió en ningún momento), ya que solo es una conjetura.

"El rabino Yosei dice: El año debe ser intercalado solo si pasarán veintiún días de Tishrei antes del equinoccio de otoño. La Gemara explica: Y ambos expusieron el mismo verso para llegar a sus respectivas opiniones: 'Y el Festival de la Recolección en el cambio de año' (Éxodo 34:22). Ambos interpretan el verso en el sentido de que el Festival de la



Recolección, que se refiere a los días intermedios de Sucot, debe tener lugar durante la temporada de Tishrei, es decir, el otoño. Un sabio, el rabino Yehuda, sostiene que exigimos que todo el Festival se lleve a cabo en la nueva temporada, después del equinoccio. Y un



sabio, el rabino Yosei, sostiene que solo requerimos que parte del Festival, incluso un día, tenga lugar en la nueva temporada, por lo que el año debe intercalarse solo si el equinoccio caería en el vigésimo segundo de Tishrei o más tarde." Tratado Sanedrín 13a:1

"La Gemara analiza la baraita: el Maestro dijo que el rabino Yehuda dice: El año debe ser intercalado si la temporada de Tamuz no se completa durante dos partes del mes de Tishrei,

que son veinte días. El rabino Yosei dice: La corte calcula las estaciones, y si la temporada de Tevet (décimo mes), que es antes de la Pascua, no se completa durante dieciséis días en el mes de Nisan, la corte intercala el año. Los desafíos de Gemara: eso es lo mismo que la opinión del rabino Yehuda, ya que un cálculo que muestra que la temporada de invierno de un año dado no se completa durante dieciséis días de Nisan también mostrará que la temporada de verano de ese año carecerá de su finalización durante veinte días de Tishrei." Tratado Sanedrín 13a:6

En esta sección del tratado se nos cuenta que el año debe estar intercalado, al realizar un cálculo, en este sentido intercalado significa que se debe agregar un mes número 13 para hacer el año más largo; y además hacen una conexión que depende propiamente del equinoccio de otoño, el cual caerá con más de 21 días de diferencia con respecto a Sucot. Los rabinos hacen una conexión entre Pésaj y Sucot. A lo que surge la pregunta ¿Por qué Pésaj y Sucot? Estas dos fiestas están exactamente en extremos opuestos del calendario, uno en el primer mes, el otro en el séptimo. En el primer mes está el cordero que se trae en el décimo día a la casa, antes de Pésaj y el décimo día del séptimo mes en Yom Kipur, en donde también hay otros acontecimientos.

En Pésaj es el tiempo en que nosotros nos limpiamos de la levadura en el corazón, así también simbólicamente limpiar la de los hogares, pero si se olvida lo de dentro suyo entonces no sirvió para nada limpiar la casa. Consecuentemente, se limpia la levadura de nuestro interior y en los días antes de Yom Kippur se realiza algo similar, una introspección. Por lo tanto, vemos que existe una conexión entre Pésaj y Sucot.



Este es el concepto de cómo está estructurado el año, de manera astronómica; ya que como es sabido la Tierra está en el espacio y forma parte de un sistema solar. Y es esa la perspectiva que El Creador quiere que nosotros podamos ver. Tanto en el Talmud, como en el Tanaj encontramos ciertas referencias sobre todas las fiestas, pero en especial nos hablan de tres que se deben celebrar en Jerusalén:

También celebrarás la fiesta de las semanas, la de las primicias de la siega del trigo, y la fiesta de la cosecha a la salida del año. Éxodo 34:22



Tenemos la Fiesta de Pésaj por siete días, luego la Fiesta de las Primicias, la cual es Shavuot, y luego la Fiesta de la Cosecha a la salida del año, que es la fiesta de Sucot, momento cuando se traen los últimos frutos del año agricultural. Cuando vemos el contexto, se habla de ofrecer los primeros frutos con la cebada, la cual el sacerdote necesitaba que estuviera madura para ofrecerla en el Templo como los primeros frutos de ese año, y durante Sucot se dan los últimos frutos del año, ya que posteriormente dará inicio el invierno y es un tiempo en que la tierra descansa y por ende no se estará plantando.



En este ciclo agricultural se empieza a plantar pero aún no se ve el fruto. Ya el tiempo del fruto es entre la primavera y el otoño, es decir, entre el equinoccio de primavera y el equinoccio de otoño; ese es el año agricultural. ¿Cuál es el punto de conexión? ...La fiesta de la cosecha a la salida del año, ¿A qué hace referencia la salida del año?, ya que este momento no es el tiempo final del año, no es el mes doce, sino que es el séptimo mes.

En hebreo hay una palabra interesante, la cual es *t'kufa* - תקופה que puede entender como *curso (del sol), lapso (de tiempo), la vuelta (del año), cumplirse (el tiempo), curso, ciclo;* la cual no significa exactamente *salida*, a pesar de que en otras secciones del Tanaj sí aparezca la palabra *salida*, pero la palabra *"t'kufa"* está relacionada con el equinoccio de otoño.

Otro ejemplo de la palabra "t'kufa" lo encontramos en el libro de Crónicas. Veamos su uso en diferentes traducciones:

**2 Crónicas 24:23** *A la vuelta del año* subió contra él el ejército de Siria; y vinieron a Judá y a Jerusalén, y destruyeron en el pueblo a todos los principales de él, y enviaron todo el botín al rey a Damasco.

Leningrad Codex: ויהי | לתקופת השנה עלה

New American Standard: Ahora sucedió en el cambio de año...

KJV: Y sucedió a finales de año... INT: Sucedió el cambio de año...

Biblia Dios Habla Hoy: En la primavera,...

Lo interesante de la referencia Talmúdica del Tratado de Sanedrín, es que expresa que la Fiesta de Sucot tiene que suceder durante o después del equinoccio, no puede quedar de la manera opuesta. Por lo tanto, la salida del año sería lo que conocemos como el otoño, que marcaba el equinoccio de otoño, y el retorno del año; es lo que se conoce como la primavera, que estaba marcada por el equinoccio primaveral. Los testimonios de Filón de Alejandría y de muchos otros historiadores hacen referencia a que estos dos puntos son cruciales en el año solar.

"En la primera temporada cuyo nombre le da a la primavera y su equinoccio, ordenó que lo que se llama la fiesta de los panes sin levadura se mantenga durante siete días, todo lo cual declaró que se honraría por igual en el ritual asignado a ellos. Porque ordenó que se ofrecieran diez sacrificios cada día como en las nuevas lunas, ofrendas quemadas enteras



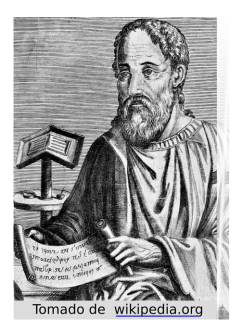
que ascendían a setenta en total, aparte de las ofrendas por el pecado. Consideró, es decir, que los siete días de la fiesta tenían la misma relación con el equinoccio que cae en el séptimo mes como lo hace la luna nueva en el mes". Filón, Leyes especiales I (181-182) [Traducción de Colson] Filón, aquí, dice que el equinoccio de otoño ocurre en el séptimo mes, tal como lo indican las Escrituras - Ex.34: 22.

"A las siete da las fiestas principales por muchos días, dos fiestas, es decir para los dos equinoccios, cada uno de siete días, el primero en la primavera para celebrar la madurez de los cultivos sembrados, el segundo en el otoño para la recolección de todos los frutos del árbol..." Filón, El Decálogo (161) [Traducción de Colson]



"Como se dijo, las cuatro estaciones en el año judío se llaman tekufot (plural de tekufah). Más exactamente, es el comienzo de cada una de las cuatro estaciones, según la opinión común, el comienzo medio, que se llama t'kufa (literalmente 'circuito'), de קוף relacionado con נקף, 'dar la vuelta', la tekufah de Nisan denota el sol medio en el punto equinoccial vernal, el de Tammuz lo denota en el punto solstitial de verano, el de Tishri, en el punto equinoccial otoñal, y el de Tevet, en el punto solstitial de invierno". Enciclopedia Judaica, Artículo "Calendario", p.356

"En el mes de Xanthicus, que llamamos Nisan, y es el comienzo de nuestro año, el día catorce del mes lunar, cuando el sol está en Aries, (porque en este mes fue que nos liberaron de esclavitud bajo los egipcios), la ley ordenaba que todos los años debíamos matar ese sacrificio que antes te dije que matamos cuando salimos de Egipto, y que se llamaba la Pascua..." Flavio Josefo, Antigüedades de los judíos, Libro III, Capítulo 10, párrafo 5



"Y esta no es una opinión propia; pero era conocida por los judíos de la antigüedad, incluso antes de Cristo. y fue cuidadosamente observada por ellos. Esto se puede aprender de lo que dicen Filón, Josefo y Museo; y no solo por ellos, pero también por aquellos aún más antiguos, los dos Agathobuli, de apellido 'Maestros', y el famoso Aristóbulo, que fue elegido entre los setenta intérpretes de las Sagradas y divinas Escrituras hebreas por Ptolomeo Filadelfo y su padre, y que también dedicó sus libros exegéticos sobre la ley de Moisés a los mismos reyes. Estos escritores, explicando preguntas sobre el Éxodo, dicen que todos deberían sacrificar las ofrendas de la Pascua después del equinoccio de primavera, a mediados del primer mes. Pero esto ocurre mientras el sol pasa a través del primer segmento de la energía solar, o como algunos de ellos

lo han diseñado, el círculo zodiacal. Aristóbulo agrega que es necesario para la fiesta de la Pascua, que no solo el sol pase a través del segmento equinoccial, sino también la luna. Como hay dos segmentos equinocciales, el vernal y el otoñal, directamente opuestos



entre sí, y como el día de la pascua se designó el catorce del mes, comenzando con la noche, la luna mantendrá una posición diametralmente opuesta al sol, como se puede ver en lunas llenas; y el sol estará en el segmento del equinoccio vernal, y necesariamente la luna en el del equinoccio de otoño." Historia eclesiástica de Eusebio, Libro 7, Capítulo 32

Entendemos que no son coincidencias todas estas cosas, no es algo que sale de la nada, o algo que fue inventado por el ser humano, sino que son ciclos ya preestablecidos por El Creador comprobables a un nivel agrícola, así como a un nivel de observación del sol y de la luna. Tal cual se nos dijo desde el principio de los tiempos:

Dijo luego Dios: Haya lumbreras en la expansión de los cielos para separar el día de la noche; y sirvan de señales para las estaciones, para días y años, y sean por lumbreras en la expansión de los cielos para alumbrar sobre la tierra. Y fue así. E hizo Dios las dos grandes lumbreras; la lumbrera mayor para que señorease en el día, y la lumbrera menor para que señorease en la noche; hizo también las estrellas. Y las puso Dios en la expansión de los cielos para alumbrar sobre la tierra.

Génesis 1:14-17

En este pasaje se nos había dicho que, en los días de la creación, el sol, la luna y las estrellas fueron creadas para que fueran señales o indicadores para nosotros, lo que se define en hebreo como "Los Moedim" o los tiempos señalados del Padre. La palabra "estaciones" en hebreo es Moedim que proviene de la palabra Moéd מועד, la cual significa: nombramiento, designación, tiempo fijo o temporada; específicamente festival (debido a que se reúne con un propósito definido); estación, festividad, festival, fiesta, hora, ocasión, reunión, solemnidad.

Hizo la luna para los tiempos (moéd); El sol conoce su ocaso.

Salmos 104:19



Estas expresiones no son algo nuevo, sino que son conceptos que siempre han estado ahí y debemos ir entendiéndolos, así como sus definiciones y el por qué es que llevamos a cabo la celebración en el primer mes bíblico, así como también del por qué se determina el primer mes avistando la luna, bajo la observancia de la parte agrícola, como es el caso la maduración de la cebada.

En el ámbito católico el libro de Eclesiástico y el Libro apócrifo de Enoc nos dicen lo siguiente:

Eclesiástico 43:6-8 También hace salir la luna en los diversos tiempos, y ella, como señal eterna, dirige los periodos. 7 Por ella sabemos las fiestas y otras fechas señaladas; al recorrer su órbita, su brillo es menor. 8 Sin embargo, se renueva cada mes; ¡qué admirable manera de cambiar! Señal para los ejércitos del cielo, que ilumina con su brillo la bóveda celeste.

Enoc 78:12-24 El primer día es llamada luna nueva, porque desde ese día su luz crece.

13 Llega a ser luna llena exactamente en el momento en que el sol se oculta por el occidente y ella asciende desde el oriente por la noche y la luna brilla durante toda la noche, hasta que el sol nace frente a ella y la luna es



observada frente al sol 14 Por el lado porque la luz de la luna llega, por ahí decrece de nuevo, hasta que toda su luz desaparece, los días del mes se completan y su circunferencia está vacía, sin luz.

Muchos de estos elementos fueron utilizados por culturas paganas, lo cual no significa que invalide la verdad dada originalmente; ya que esto fue exactamente lo que hizo Babilonia, al tergiversar la verdad y utilizarla para hacer el mal o simplemente torcer ciertos aspectos. Pero es sabido que siempre existió ese conocimiento de la verdad en las distintas culturas. Varios ejemplos de estos son los monumentos antiguos que existen alrededor del mundo, los cuales son usados para marcar el punto del año en que el sol cruza el ecuador, en dirección hacia hemisferio norte.



México está el templo de Kukulkán En (Serpiente Emplumada), conocido como "El Castillo", para los mayas, quienes hacían cosas que no eran de acuerdo a la Torá, como por ejemplo sacrificios humanos, extraerle corazón a las personas, etc. A pesar de estas acciones ellos tenían conocimientos astronómicos que se comparaban a los modernos, además poseían un calendario muchísimo más complejo que el calendario hebreo, comparado tal vez al calendario egipcio.

La pirámide Chichén Itzá consta de cuatro escaleras en los cuatro costados, en el tiempo del equinoccio de la primavera, momento en que el sol está cruzando el ecuador se forma una serpiente exactamente en ese día sobre la escalera de esta pirámide.



En Stonehenge, Inglaterra también hay un monumento de rocas, que nadie sabe cómo llegaron allí y justo en el equinoccio de primavera, el 21 de marzo, el sol pasa entre las dos rocas principales.

Una situación similar acontece desde los 1200 en Camboya, construyeron tres pagodas budistas a la diosa Visnú, en



que el sol pasaba exactamente y se posaba arriba de esta pagoda (esta torre del medio), en el día del equinoccio de primavera.

Como datos interesantes: Si se suman las medidas de los muros exteriores, la suma total es 365.24 hats (1 hat = 0.435 metros) repetido 12 veces. Lo cual da la duración del año solar con sus 12 meses. La circunferencia que abarca las esquinas de esos mismos muros da una curva cuya longitud es de 365.36 hats repetida 24 veces, lo cual es La duración del año lunar y sus ciclos; doce lunas llenas, doce lunas nuevas. En el templo principal, las dimensiones de los ejes del nivel superior son de 189 en el eje este /oeste y de 176.24 en el norte/sur. Al sumar estos números, se obtiene la duración del año solar. Las escaleras están separadas entre sí por 12 hats como las fases de la luna (de luna llena a luna llena). La torre principal y el altar tienen una media de 91×91 hats, que es la duración media en días entre un equinoccio y un solsticio y viceversa.

Por lo tanto, podemos deducir que este evento sucedía en un día reconocido mundialmente en todas las culturas, porque era el día que en el hemisferio norte, en el cual empezó la civilización, daba comienzo a la cosecha del año agricultural; los alimentos frescos del campo eran una razón para dar gracias al Creador.

Es muy importante saber distinguir lo que se expresa en las Escrituras de lo que las culturas tuvieron o hicieron como prácticas paganas (antes mencionadas), como lo eran el sacrificio de hombres o de niños. Además de no descartar que estas poblaciones manejaban principios agrícolas con respecto a lo que era el cálculo del sol y el cálculo de los equinoccios.

Si lo pensamos de esta forma, Yehováh le dice al pueblo de Israel: "Este será el principio de los meses para ustedes", no necesariamente porque fuera algo nuevo para los Israelitas, ya que era algo conocido entre las culturas de medio oriente en aquella época, debido a que las diferentes culturas saben que el año comienza en determinado tiempo; lo que significa que tienen conocimiento de cuándo es el mejor tiempo para que la tierra empiece a producir su fruto, así como también saben acerca de la manera de cómo van a alimentarse para sobrevivir. Pero Yehováh le dice a Israel en relación a las prácticas que se llevaban a cabo en los demás pueblos, "Ustedes, Israel son míos, por lo tanto no se van a mezclar, no van a llevar a cabo aquellos sacrificios, ustedes no van a hacer aquel tipo de prácticas".

**Deuteronomio 14:2** Porque eres pueblo santo a Yehováh tu Dios, y Yehováh te ha escogido para que le seas un pueblo único de entre todos los pueblos que están sobre la tierra.

**Deuteronomio 12:31-32** No harás así a Yehováh tu Dios; porque toda cosa abominable que Yehováh aborrece, hicieron ellos a sus dioses; pues aun a sus hijos y a sus hijas quemaban en el fuego a sus dioses. 32 Cuidarás de hacer todo lo que yo te mando; no añadirás a ello, ni de ello quitarás.



**1 Reyes 8:53** porque tú los apartaste para ti como heredad tuya de entre todos los pueblos de la tierra, como lo dijiste por medio de Moisés tu siervo, cuando sacaste a nuestros padres de Egipto, oh Señor Yehováh.

Es importante entender todo esto para no caer en el error de llegar a satanizar estas culturas paganas, ya que no necesariamente se trataba de un tema de venerar al sol, debido a su observación, sino que simplemente era un cálculo agrícola por el cual ellos podían llevar a cabo la producción de agricultura y poder sobrevivir.

Como vimos anteriormente en el Talmud de Sanedrín se indica que se requería que todo el festival de Sucot fuera después del equinoccio de otoño y en esta discusión otro rabino decía que era suficiente que solo parte del festival cayera después del equinoccio. Es interesante que este evento no sucedería este año 6020 (2020) si no se hubiese agregado el mes número trece, en referencia para aquellas personas que no agregaron el treceavo mes sino que lo determinaron como el primer mes del año, lo que daría como resultado que el año agricultural no se completase adecuadamente ya que Sucot terminaría antes del equinoccio; lo anterior no es algo que está especificado con exactitud en las Escrituras, pero sí se encuentra en las referencias históricas como un cálculo matemático.

Se dará entonces lo que se conoce como el avistamiento de la luna nueva, lo cual establecerá el primer día del primer mes bíblico y además señalando la celebración de Pésaj en el día catorce al atardecer tal y como establecen las Escrituras; y al día siguiente al atardecer inicia el Shabat solemne o mejor dicho el primer día de la Fiesta de Panes sin Levadura, el día 15 del primer mes.



Levítico 23:6-8 Y a los quince días de este mes es la fiesta solemne de los panes sin levadura a Yehováh; siete días comeréis panes sin levadura. 7 El primer día tendréis santa convocación; ningún trabajo de siervos haréis. 8 Y ofreceréis a Yehováh siete días ofrenda encendida; el séptimo día será santa convocación; ningún trabajo de siervo haréis.

**Éxodo 23:15** La fiesta de los panes sin levadura guardarás. Siete días comerás los panes sin levadura, como yo te mandé, en el

tiempo del mes de Avib, porque en él saliste de Egipto; y ninguno se presentará delante de mí con las manos vacías.

**Deuteronomio 16:3-4,8** No comerás con ella pan con levadura; siete días comerás con ella pan sin levadura, pan de aflicción, porque aprisa saliste de tierra de Egipto; para que todos los días de tu vida te acuerdes del día en que saliste de la tierra de Egipto. 4 Y no se verá levadura contigo en todo tu territorio por siete días; y de la carne que matares en la tarde del primer día, no quedará hasta la mañana... 8 Seis días comerás pan sin levadura, y el séptimo día será fiesta solemne a Yehováh tu Dios; no trabajarás en él.



Artículo relacionado sobre Matzot (panes sin levadura). En Matzot – Se nos ordena comer Panes sin Levadura Click aquí (o en la imagen) para acceder.

En el caso de la celebración de Pésaj cada año surgen las preguntas más comunes entre los hermanos que se suman a la fe, como lo son: ¿Debemos Ilevar a cabo el Pésaj? ¿Tenemos que guardarlo? ¿Tenemos que celebrarlo? ¿Cómo lo Ilevamos a cabo? Para ponernos en perfectiva lo primero que debemos entender cuando se habla del aviv, de



lo que es la cebada y las tantas referencias que existen, así como de las ofrendas en el templo en el tiempo bíblico, es que hoy en día no hay un templo. No podemos plantar la cebada en el patio de nuestras casas para luego ir a ofrecérselo al Creador (aunque debemos dar gracias por todo lo que nos da la tierra), no estamos llevando a cabo esa ofrenda en la tierra que fue prometida yendo al templo a dar las gracias; es algo que no se está haciendo ya que no hay un templo como se encomendó. En cuanto al sacrificio pascual, de igual manera no hay un templo para poder ir a ofrecer el sacrificio del cordero o hacerlo según nuestro gusto, ya que la Torá nos indica:

No podrás sacrificar la pascua en cualquiera de las ciudades que Yehováh tu Dios te da; sino en el lugar que Yehováh tu Dios escogiere para que habite allí su nombre, sacrificarás la pascua por la tarde a la puesta del sol, a la hora que saliste de Egipto. Deuteronomio 16:5-6

Este pasaje nos deja claro que no podemos tomar un cordero y sacrificarlo en nuestra casa, y aducir que ese es el sacrificio pascual, porque ese acto nos dice las Escrituras que es considerado una grave ofensa. Este sacrificio



solo se podía realizar en el lugar que ya no está disponible en Jerusalén. Lo que en la actualidad estamos haciendo no es comer la celebración del verdadero de Pésaj, porque aunque se puede comer cordero, nunca lo hacemos en el sentido de un sacrificio.

Es prudente nunca llegar al punto excesivo de decirle a una persona: "Tú no puedes comer el Pésaj con nosotros porque no estás circuncidado". Expresando de forma legalista ante sus hermanos ,que no están circuncidados como lo dice la Torá, y que por ese motivo no pueden participar de la celebración y comer el matzá o pan ácimo.

Éxodo 12:43-45,48 Y Yehováh dijo a Moisés y a Aarón: Esta es la ordenanza de la pascua; ningún extraño comerá de ella. 44 Mas todo siervo humano comprado por dinero comerá de ella, después que lo hubieres circuncidado. 45 El extranjero y el jornalero no comerán de ella... 48 Mas si algún extranjero morare contigo, y quisiere celebrar la pascua para Yehováh, séale circuncidado todo varón, y entonces la celebrará, y será como uno de vuestra nación; pero ningún incircunciso comerá de ella.



Te invitamos a escuchar este programa de radio sobre el tema de la circuncisión.

La Circuncisión - Un Rudo Despertar Radio #12

Click aquí (o en la imagen) para acceder.

¿Aplica el mandamiento de Circuncisión para el creyente de hoy en día? ¿Es la Circuncisión necesaria para ser salvos? ¿Deben los gentiles circuncidarse o sólo los judíos? ¿Qué hay del Concilio de Jerusalén de Hechos 15 y las cartas de Pablo con respecto a la Circuncisión? ¿Cuándo se abolió el mandamiento de la Circuncisión? Estas y otras preguntas más las abarcamos en el programa de Radio de Un Rudo Despertar.

Como vimos anteriormente hoy en día no se está comiendo el Pésaj, sino que se está cenando en conmemoración de lo establecido, ya que comer el Pésaj era lo que se realizaba posterior al sacrificio del cordero en el Templo, ese es el verdadero Pésaj. No podemos entrar en esa rigidez, ya sabemos que en un futuro lo vamos a llevar a cabo cuando el Mesías esté en medio de nosotros, en el Reino Milenial del que hablan los profetas, cuando todas las cosas sean restablecidas.



Una pregunta que surge previo a las fiestas es sobre la cena de Yeshúa con sus discípulos, previo a su muerte en el madero. ¿Yeshúa estaba celebrando la cena de Pésaj con los discípulos? Michael Rood en su libro de los Evangelios Cronológicos, expresa que se ha malinterpretado esta cena de Yeshúa con sus discípulos debido al mal entendimiento de ciertos pasajes que se encuentran en los Evangelios, como por ejemplo el versículo en que Yeshúa dice: "¡Cuánto he deseado comer con vosotros esta pascua antes que padezca!" Lucas 22:15.



Posteriormente Yeshúa está bebiendo el vino y partiendo del pan, pero la explicación que Michael Rood da es que Yeshúa está llevando a cabo una cena completamente distinta con sus discípulos y no corresponde a la cena del Pésaj, ya que Yeshúa mismo iba a convertirse en ese cordero al día siguiente. Otra de las razones que Michael Rood explica, es que, si Yeshúa y sus discípulos hubieran estado

comiendo de la cena de Pésaj, debieron haber presentado el cordero delante del Sumo Sacerdote, además de haberlo sacrificado en el Templo, lo cual no se pudo haber llevado a cabo un día antes del día señalado bíblicamente.

Hasta que el Mesías regrese lo que podemos hacer es limpiar la levadura en nuestras casas, comer pan sin levadura o matzá por siete días, siempre recordando que todo esto está relacionado con nosotros. Por su parte el aviv, tiene que ver con salir de nuestra esclavitud mental y espiritual, para poder ser liberados. A pesar de que tengamos un nivel de entendimiento, no significa que no podemos aprender más y tener una visión más amplia el próximo año, ya que ese es el objetivo, aprender más. Siempre recordando y no dejando de congregarse por motivo de que un hermano siga un calendario diferente, pues todos estamos tratando o deberíamos estar tratando de obrar con justicia ante los ojos del Creador, y amarnos los unos a los otros, lo cual no implica estar separados ni traer división por un tema del calendario. Si dentro nuestro está el sentimiento de recordar el Pésaj con alguna comunidad que observa el calendario de alguna manera, adelante y si lo decide hacer conforme al avistamiento de la luna y la cebada madura, adelante también. Siempre debe existir esa unidad y ese amor del cual nos predicó Yeshúa nuestro Mesías:

En esto conocerán todos que sois mis discípulos, si tuviereis amor los unos con los otros.

Juan 13:35

